3 Dull



### رسائل الماجستير والدكتوراه القرآنية الإصدار الأول

على ضوء الشّان الإلهية فالقرّان والسُّنة

# أسامة نزيه صندوق

٥٣٤١ هـ - ١٤٣٥

رسالة أعدت لنيل شهادة الماجستيرية علوم القرآن والحديث من جامعة المصطفى العالمية

بإشراف الدكتور الشيخ نبيل طالب الحلباوي

الأهتالع

إلى كل من يعتقد بأن القرآن هدى وشفاء.

إلى كل من يؤمن بأن القرآن هو النور المبين والشفاء الأشفى.

إلى كل من يؤمن بأن القرآن يهدي للتي هي أقوم.

إلى كل من يعتقد بأن القرآن هو الشفاء النافع والدواء المبارك.

إلى كل من يعتقد بأن الذين آمنوا تطمئن قلوبهم بذكر الله.

إلى كل من يؤمن بأن القرآن ربيع القلوب، وشفاء لما في الصدور.

إلى كل من يحفظ كتاب الله تعالى، ويتفهم معانيه، ويتدبر آياته.

إلى كل من قرأ القرآن فوضع دواء القرآن على داء قلبه، فأسهر به ليله، وأظمأ به نهاره.

إلى كل من يعتقد بأن القرآن كلام الرحمن وحرز من الشيطان ورجحان في الميزان.

إلى كل من يؤمن بأن الله تعالى لا يعذب قلباً وعى القرآن.

إلى كل هؤلاء أهدي عملي، راجياً المولى عز وجل أن يتقبل منا جهدنا، وأن يعلمنا ما ينفعنا، وينفعنا بما علمنا، ويزيدنا علماً.

# كلمة دار القرآن الكريم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله الطيبين الطاهرين، وبعد..

فإن من أهم مشاريع شعبة البحوث والدراسات القرآنية في دار القرآن الكريم، الاهتمام بالرسائل العملية لطلبة الماجستير والدكتوراه الخاصة بالبحوث القرآنية لا سيما إذا كانت تظهر علم أهل البيت المنافقة المجالات العلمية.

وقد تم اختيار هذه الرسالة التي تخص طب القرآن الكريم والمسهاة (الشفاء على ضوء السنن الإلهية في القرآن والسنة) وكان الباحث فيها موفقاً في عرض المادة العلمية وفق منهج علمي مدعاً بالجداول العلمية.

ليكون هذا البحث مصدراً للعلاج بالقرآن الكريم، فإن من أهم علوم القرآن هو (طب القرآن) وإلى ذلك أشار القرآن الكريم ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَشِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ (الإسراء، ٨٢).

شعبة البحوث والدراسات القرآنية ٢٠ جمادى الثانية ١٤٣٥هـ في يوم ولادة الزهراء عليه الشيخة

# أَعُوذُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ فِنْسِسِمِ ٱللَّهِ ٱلرَّمْنِ ٱلرَّمْنِ ٱلرَّمْنِ ٱلرَّحْمِ

#### قال تعالى:

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدُ جَاءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾. (يونس، ٥٧)

### وقال تعالى:

﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ﴿ أَلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ ٢٠ ۗ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾. (الشعراء، ٧٨. ٨٠)

\* \* \*

## روي عن رسول الله ﷺ:

«إن هذا القرآن هو النور المبين، والحبل المتين والعروة الوثقى والدرجة العليا والشفاء الأشفى والفضيلة الكبرى والسعادة العظمى».

(محمد باقر المجلسي، بحار الأنوارج ٨٩، ص ٣١)

\* \* \*

### روي عن أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ:

«وتعلموا القرآن فإنه أحسن الحديث، وتفقهوا فيه فإنه ربيع القلوب، واستشفوا به فإنه شفاء الصدور، وأحسنوا تلاوته فإنه أنفع القصص».

(الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٦٧)

# عُرِّبُولُ

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، بارىء الخلائق أجمعين، جاعل القرآن بلسان عربي مبين، نوراً وعزاً للمؤمنين والصلاة والسلام على خاتم النبيين، المبعوث في الأميين رحمة للعالمين، حبيب إله العالمين أبي القاسم محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وأصحابه المنتجبين.

القرآن الكريم معجزة خالدة، أنزله الله تعالى على قلب رسوله المصطفى الله لله الله الله الله والدهور.

ولا بد لكل إنسان أن يرجع إلى دستور يستند عليه ويمثل قيمه ومبادئه، وهو الذي يعبر عن معتقداته وما يصبو إليه في حياته، ويؤدي إلى سعادته في الدارين.

فالقرآن الكريم هو دستور المسلم الذي يجد فيه كل ما يحتاجه من أمور دينه ودنياه وآخرته، وعليه أن يتخذه إماماً قائداً، فهو أفضل الذكر وبه تشرح الصدور وتستنير السرائر.

قال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْ مَةً وَبُثْمَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾. (النحل، ٨٩)

وتكون قراءة القرآن مع حضور القلب، والتفكر بآيات القرآن الشريفة، لأنه غاية إنزال الكتاب العظيم السماوي.

وكفى القرآن فضلاً أنه كلام الرحمن، وأفصح من كل لسان، وأبلغ من كل عظة وبيان، حيث يستضاء به في ظلمات الليالي الحالكة، ويجمع المسلمين كافة على قلب واحد، وفي القرآن الكريم شفاء أمراضنا.

قال تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾. (الإسراء، ٨٢)

ففيه بيان يزيل عمى الجهل، وحيرة الشك، وفيه من أدلة التوحيد والعدل، وبيان الشرائع والأمثال والحكم، و في التعبد بتلاوته من الصلاح، فهو شفاء للناس في الجسم والقلب، ويتبرك به وبقراءته، ويستعان به على دفع العلل والأسقام، ويدفع الله به كثيراً من المكاره والمضارّ.

وقد روي عن رسول الله الله الله الله الله القرآن فيه مصابيح النور وشفاء الصدور».(١)

«وحين نقرأ القرآن، نشعر بأن هذا الكتاب العظيم، هو كتاب الله، كتاب المعرفة والأخلاق والدعوة إلى السعادة والكمال، وهو الكتاب الوحيد في السلوك إلى الله، والكتاب الأحدي في تهذيب النفوس والآداب والسنن الإلهية، وأعظم وسيلة للربط بين الخالق والمخلوق، والعروة الوثقى والحبل المتين للتمسك بعز الربوبية.

وفي القرآن تعاليم ومقررات عرفانية وأخلاقية، تربط بين الخالق والمخلوق، وتدعو للهجرة من دار الغرور، إلى دار السرور والخلود.

والقرآن الكريم كتاب إحياء القلوب، بالحياة الأبدية العلمية، والمعارف الإلهية».(٢)

<sup>(</sup>١) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٧٨، ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الإمام الخميني، الآداب المعنوية للصلاة، ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٨٩، ص ١٧٦.

ويقول الشاعر أحمد محمد الكناني:

إله العرش إنّ عظيم دائي أطبائي بعجزهم أقروا أطبائي بعجزهم أقروا دعوتك فاستجب إذ قلت إني وناديت اشفني ياخير شاف وخانتني قُروي فلست أقوى إلهي مسَّني ضُرر فهب لي

قد استعصى فأنعم بالدواء فليس سواك يرجى للشفاء أجيبُ السائلين لدى الدعاء فإنك أنت أسمع للنداء على ما زاد من أعباء دائي شفاءً عاجلاً من كل داء

فها السنن الإلهية وما سنن الشفاء الروحي والسلوكي؟

وما تطبيقات سنن الشفاء؟

وما التأثير الطبي والغذائي والطبيعي والحيواني والنباتي في الشفاء؟ إن هذه التساؤلات هي المحاور الرئيسية التي أجاب عنها البحث.

### شفاء القلوب والأبدان:

لقد كان اختياري لهذا البحث، لأمور ألخصها بما يلي:

١ - كون البحث لم يطرح سابقاً بهذا الشكل، حيث إنه يربط بين الشفاءين،
 شفاء القلوب وشفاء الأبدان.

فالشفاء الأول، في القرآن الكريم، والشفاء الثاني في الغذاء النافع والدواء الناجع، وهذا الدواء من الغذاء المذكور في القرآن الكريم.

٢- التأكيد على ضرورة الرجوع والعودة إلى العلاج بالأدوية الطبيعية والأغذية الصحية المتكاملة، مع الاستعانة بالخبرات الطبية والعلمية المثبتة من خلال المشاهدات والتجارب الموثوقة والتجارب الشخصية، وربط الجانب الدراسي العلمي مع الجانب العملي.



٣- التأكيد على العودة إلى الفطرة الصافية، وتنقيتها من كل متعلقاتها الزائفة، والرجوع إلى الذات وتصفية النفس، والعودة إلى القرآن الكريم مصدر الطهر، ومنبع العصمة، وملتقى الرسل، ومرجع الأمم.

٤ - التركيز على أن القرآن الكريم، هو كتاب علم وتطبيق وعمل وتدبر، وليس مجرد كتاب زينة وتررك.

لقوله تعالى: ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَّرُوٓا عَاينتِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَ ﴾. (ص، ۲۹).

٥- لقد تحولت حياتنا إلى تجارة وأرقام، وربح وخسارة، فأردت أن نعود للروحانيات، التي تنقى القلب وتصفى النفس، فكما أن للجانب المادي اهتماماته ومتطلباته ودوره، فكذلك هي للجانب الروحي والمعنوي.

٦- هذا ولم يحظ بحث بتقسيم وتبويب وتنسيق على شاكلته، وتم حصر النباتات الواردة في القرآن، وفوائدها العلاجية، وأردت التأكيد على السنن الإلهية في الشفاء، وأن القرآن الكريم أشار إلينا بأن الشفاء موجود في القرآن، للأمراض الروحية والجسمية.

## توطئة

ما زال الإنسان على مر التاريخ يصارع عدواً خطيراً، يهدد سلامته وأمنه، واستقراره الجسمي والنفسي، ألا وهو المرض، ولم يزل يتطلع إلى تحقيق مزيد من الانتصارات على ذلك العدو.

ولكن الصراع المستعر بين المرض والدواء، والتطلع إلى الصحّة والشفاء، يمر بحالات متفاوتة وظروف متنوعة.

فها الصلة بين الأمراض الجسمية والحالة النفسية للإنسان، وما تأثير أحدهما على الآخر؟

وكيف يستطيع الإنسان أن يجد في القرآن الكريم، - كتاب الوحي الإلهي - ما يعينه في ذلك الصراع، ويمكنه من تحقيق المزيد من المنعة النفسية التي تؤثر إيجاباً على صحته الجسمية؟

وكيف يستطيع أن يستخرج من المنبع الإلهي الثرّ، (القرآن الكريم)، سنناً تهديه السبيل إلى الانتصار في هذه المعركة الطويلة، بين الداء والدواء؟

وكيف يستطيع أن يتوئم بين استقرائه لكتاب التدوين، واستقرائه لكتاب التكوين، ليتوصل إلى مصادر الشفاء المادي والمعنوي؟

تلك هي المشكلة التي تستنفر فكر الباحث وجهده، لعله يأتي فيها بها يشفي الغليل وما ينفع الناس.

### خطة الدراسة:

لقد تناولت (الشفاء على ضوء السنن الإلهية في القرآن والسنة)، واستعرضت الآيات الكريمة، والأحاديث الشريفة، المتعلقة بهذه الدراسة.

وكان بحثى يتضمن: مقدمة وفصلين وخاتمة وقائمة المصادر والمراجع وفهرس الموضوعات وعلى الشكل التالي:

١- المقدمة: حيث تناولت فيها: دوافع اختيار الموضوع ومنهج الدراسة والدراسات السابقة وإشكالية البحث وخطة الدراسة.

٢- الفصل الأول: سنن الشفاء الروحي والسلوكي. ويتضمن:

المبحث الأول: السنن الإلهية وأقسامها.

المبحث الثاني: أقسام المرض.

المبحث الثالث: الشفاء ومصادره.

المبحث الرابع: الشفاء في تراث أهل البيت المنظر.

المبحث الخامس: التأثير النفسي والسلوكي في الشفاء.

٣- الفصل الثانى: تطبيقات سنن الشفاء

المبحث الأول: التأثير الطبي.

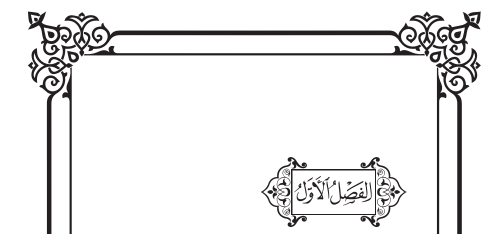
المبحث الثاني: التأثير الغذائي.

المبحث الثالث: التأثير الطبيعي.

المبحث الرابع: التأثير الحيواني.

المبحث الخامس: التأثير النباتي.

٤- الخاتمة: وفيها أهم النتائج التي تم التوصل إليها.



# سنن الشفاء الروحي والسلوكي

المبحث الأول: السنن الإلهية وأقسامها.

المبحث الثاني: أقسام المرض.

المبحث الثالث: الشفاء ومصادره.

المبحث الرابع: الشفاء في تراث أهل البيت الله المبيت المبحث الرابع:

المبحث الخامس: التأثير النفسي والسلوكي في الشفاء.

### المبحث الأول: السنن الإلهية وأقسامها

يبين القرآن المجيد خلال آيات عدة من أن حركة التاريخ ليست بدعاً من الأمور في حركة هذا الكون الفسيح، بل هي تسير وفق نظام دقيق، تحكمه قواعد وقوانين تجري بحكمة ومشيئة إلهية عادلة، ويسمى هذه القواعد والقوانين (بالسنن).

كَمَا فِي قوله تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ شُنَنُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ﴾. (آل عمران: ١٣٧)

### معنى السنة:

السنن الإلهية: هي قوانين الله عز وجل التي أقام عليها بمشيئته النافذة وحكمته البالغة نظام الكون والإنسان والمجتمع والحضارة، وهذه القوانين تتصف بالعموم والثبات والاطراد.(١)

### السنة في القرآن الكريم:

وردت لفظة (سنة، سنت، سنن، سنتنا) في القرآن الكريم في آيات عديدة منها قوله تعالى: ﴿ قُل لِّلَذِينَ كَفُرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُعْفَرُ لَهُم مَّاقَدُ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدُ مَضَتْ سُنَتُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾. (الأنفال، ٣٨)

<sup>(</sup>١) حازم زكريا محيي الدين، مفهوم السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، محمد رشيد رضا نموذجاً، ص ٣١.

أي: وإن يعودوا إلى القتال، وأصروا على الكفر، فقد مضت سنة الله في آبائكم وعادته في نصر المؤمنين، وكبت أعداء الدين. (١)

و قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَافَرَضَ ٱللَّهُ لَهُۥ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴾. ( الأحزاب، ٣٨)

أي: كسنة الله في الأنبياء الماضين وطريقته، وشريعته فيهم، في زوال الحرج عنهم وعن أممهم، بها أحلَّ سبحانه لهم من ملاذهم، وكثرة الأزواج. (٢)

وقال تعالى: ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِ ٱلَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبَلُ ۖ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾. (الأحزاب،٦٢)

أي: سنَّ الله في الذين ينافقون الأنبياء ويرجفون بهم، أن يقتلوا حيثها ثقفوا، ولا يتهيأ لأحد تغييرها، ولا قلبها من جهتها، لأن الله سبحانه وتعالى هو القادر الذي لا يتهيأ لأحد منعه مما أراد فعله. (٣)

قال تعالى: ﴿فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَلِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن تَجِدَلِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَعْدِيلًا ﴿ وَفَاطِر ، ٤٣ )

أي: هل ينتظرون إلا عادة الله تعالى في الأمم الماضية أن يهلكهم إذا كذبوا رسله، وينزل بهم العذاب، ويحل عليهم النقمة، جزاء على كفرهم وتكذيبهم، ولا يغير الله عادته من عقوبة من كفر نعمته، وجحد ربوبيته ولا يبدلها. (٤)

# قال تعالى: ﴿ وَلَوْقَنَلَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَوُاْ ٱلْأَذَبَ كَرَثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ١٠٠٠

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٤ ، ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج ۸، ص ۱۶٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٨، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٨، ص ١٨٢ (٢) المصدر نفسه، ج ٨، ص ٢٥٢.



سُنَّةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَلِسُنَّةِ ٱللَّهِ بَدِيلًا ﴿. (الفتح، ٢٢ - ٢٣)

أي: هذه طريقة الله وعادته السالفة أن كل قوم إذا قاتلوا أنبياءهم انهزموا وقتلوا.(١)

قال تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ شُنَنُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ المُكَنِّبِينَ ﴾. (آل عمران، ١٣٧)

قال تعالى: ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا ۖ وَلَا يَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحُوِيلًا ﴾. (الإسراء، ٧٧)

أي: كسنتنا فيمن قبلك، لم نرسل قبلك رسولاً فأخرجه قومه إلا هلكوا، وقد سننا هذه السنة فيمن أرسلنا قبلك إليهم. (٢)

وقال تعالى: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأُواْ بَأْسَنَا لَسُنَّتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ - وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَيْفِرُونَ ﴾. (غافر، ٨٥)

قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُكِبَيِّنَ لَكُمُ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾. (النساء، ٢٦)

قال تعالى: ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ عَيْسَنَهُ زِءُونَ ﴿ اللَّ كَذَٰ لِكَ نَسَلُكُهُ، فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهِ كَذَٰ لِكَ نَسَلُكُمُ أَنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللّل

قال تعالى: ﴿ وَمَامَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْإِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمْ سُنَّةُ ٱلْأَوْلِينَ أَوْ يَأْنِيهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ﴾. (الكهف، ٥٥)

فعند نزول العذاب، تغلق أبواب التوبة، لأنه يكون إيهاناً اضطرارياً، وليس ثمرة الإيهان الاختياري.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج ٩، ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج ۲، ص ۲۸۰.

فهذه الآيات المباركات وغيرها، تؤكد على أن الحياة البشرية تجري بمقتضى سنن أجراها الله في خلقه، وثبتها سبحانه وتعالى لتنظم الحياة البشرية على نسق واضح، ليعرف الإنسان فيها خطواته، من أين مبتدؤه وإلى أين منتهاه، لكي يسير

على هدى ولا يتخبط في سيره.(١)

### أقسام السنن الإلهية

تنقسم السنن الإلهية الواردة في الكتاب العزيز إلى:

ا ـ سنن كونية: وهي التي تتعلق بالكون ونظامه وما يجري فيه، فهي مستوعبة للكون بأكمله ومن جملته الإنسان. وأطلق عليها في القرآن الكريم (الآفاق)، لأن مجالها السهاوات والأرض.

قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَّى يَبَيَنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ أُولَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾. ( فصلت، ٥٣ )

وقال منتصر مجاهد: نجد أن الآيات التي تتحدث عن الكون تبدأ بوقائع عملية ثم تنتهى بالتفكر والتدبر والعبرة، فهي تبدأ بالملاحظة وتنتهي إلى السبب.

قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي وَٱنْهَارًا ۗ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا رَوَسِي وَٱنْهَارًا ۗ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ يُغْشِي ٱلَّيْدَلَ ٱلنَّهَارُّ إِنَّ فِي ذَلِكَ ٱلْإِينَ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. (الرعد، ٣)

فهذه أحداث واقعية في الكون، مرتبطة بالجانب الفكري والعملي، وعلى المسلم أن يتدبرها ويصل من وراء هذا التدبر والتفكر إلى أن الله تعالى قد خلق له هذا الكون وسخره له، وعليه أن يجتهد في البحث في السنن الإلهية التي تحكم الكون. (٢)

<sup>(</sup>١) ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، المجلد ١٥، ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) منتصر محمود مجاهد، أسس المنهج القرآني في بحث العلوم الطبيعية، ص ٢٧.



٧ ـ سنن نفسية: وهي التي تتعلق بالنفس البشرية، وما يجرى في خلجاتها، ومن هذه السنن النفسية، سنة (التعجيل).

كما تشهد الآيات التالية على هذا المعنى:

قال تعالى: ﴿ خُلِقَ ٱلَّإِ نَسَنُ مِنْ عَجَلِّ سَأُورِيكُمْ ءَايَتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾. (الأنبياء، ٣٧) أي: خلق الإنسان عجو لاً. وقال تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ﴾. (الإسراء، ١١)

أي: يعجل بالدعاء في الشر، عجلته بالدعاء في الخير، وإن الإنسان عجول إلى درجة كأنه خلق من العجلة، فالعجلة في طبعه وتكوينه، وهو يمد ببصره دائماً إلى ما وراء اللحظة الحاضرة، يريد ليتناوله بيده، ويريد ليحقق كل ما يخطر له بمجرد أن يخطر بباله. إنها سنة الله في النفس البشرية. (١)

ومن السنن النفسية، سنة (حب المال والتملك)، قال تعالى: ﴿وَيُحِبُّونَ ٱلْمَالَ حُبَّاجَمًّا ﴾. (الفجر، ۲۰)

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾. (العاديات، ٨)

ويقول القرطبي في تفسير هذه الآية (الخير، هو المال، فيكون معناها، أي لقوي في حبه المال).

٣- سنن اجتماعية: وهي التي تتعلق بالاجتماع البشري وما يدور فيه.

قال الشيخ الغزالى: (السنن الاجتماعية في القرآن الكريم: هي القوانين المطردة والثابتة التي تشكل إلى حدّ كبير ميكانيكية الحركة الاجتماعية، حركة المجتمع، وتعين على فهمها، وكلمة سنة تعنى القانون المطرد الذي لا يتخلف إلا في قضايا السنن الخارقة، أما السنن الجارية فلا تتخلف وإن كان لا يرى اطرادها واضحاً

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٦ ، ص ٢٢٦.



وصار ماً كقوانين المادة).(١)

والسنن الاجتماعية: هي القانون العام الذي وضعه الله تعالى لحكم سلوك البشر وأفعالهم وما يصيبهم. (٢)

٤ ـ سنن تاريخية: وهي التي تتعلق بحركة التاريخ مع الزمن.

فالسنن التاريخية: هي تلك الضوابط والقوانين والنواميس التي تتحكم في عملية التاريخ. (٣)

أو هي القانون العام الذي وضعه الله لحكم سلوك البشر وأفعالهم وما يصيبهم.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٓ أَرُدُنَا ٓ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنا مُتَرِفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَافَحَقّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا اللهُ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَى بِرَيْكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ عَبِيرًا بَصِيرًا ﴿. (الإسم اء، ١٦ ـ ١٧)

إذن هذه سنة من سنن التاريخ، حيث إن هذه الآية الكريمة، تتحدث عن علاقة معينة بين ظلم يسود، وظلم يسيطر وبين هلاك تجر إليه الأمة جراً، كما أن الآية تؤكد أن العلاقة مطردة على مر التاريخ، وهي سنة من سنن التاريخ.

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْأَنَّهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَئَةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن زَّبِّهم لَأَكَلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةً مُّقَتَصِدَةً وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَايَعْمَلُونَ ﴾. (المائدة، ٦٦)

و قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَى ٓ ءَامَنُواْ وَأَتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكِن كُذَّبُواْ فَأَخَذَ نَهُم بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾. (الأعراف، ٩٦)

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي، كيف تتعامل مع القرآن في مدارسة أجراها عمر عبيد حسنة، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) عامر الكفيشي، حركة التاريخ في القرآن الكريم، قضايا إسلامية معاصرة، ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) السيد محمد باقر الصدر، المدرسة القرآنية، ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) د. عبد الكريم زيدان، السنن الإلهية، ص١٦.



وقال تعالى: ﴿وَأَلُّو ٱسْتَقَنُّمُواْعَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآءُ غَدَقًا ﴾. ( الجن، ١٦)

و قال تعالى: ﴿ بَلُ قَالُوٓا إِنَّا وَجَدُنَآءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُمهَ مَدُونَ ١١٠ وَكَذَلِكَ مَآأَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاتَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾. (الزخرف، ٢٢ \_ ٢٣)

وإن من أهم الخصائص التي تميز بها القرآن الكريم، هي دعوته للإيمان بالله تعالى الذي خلق كل ما في هذا الكون من مخلوقات، وأخضعها لسنن وقوانين، تحكم كل شيء فيها.

كما تضمن العديد من آياته، دعوة إلى النظر في الآفاق والأنفس، لمعرفة هذه السنن والقوانين الإلهية، وفهم العلاقة الصحيحة التي تربط بينها وبين حياتنا، فكلما تعمق الإنسان في فهم سنن الله في الخلق، يصبح أقدر على فهم العالم، الذي يعيش فيه، كما يصبح أقدر على تسخير الكون في صالحه. (١)

إن فقه سنن الله تعالى جزء من معرفة الدين، وأن هذه المعرفة ضرورية، وتعد من الواجبات الدينية، لأنها تبصرنا بكيفية السلوك الصحيح في الحياة، فقد أدى إغفال هذه السنن، والتقصير المعرفي بها، وعدم التعامل معها بشكل صحيح، إلى هدر الكثير من طاقات ومساعى المسلمين، وتعثر خطواتهم في طريق البناء الحضاري، حتى صاروا غرضاً للغزاة ومطمعاً للأعداء.

والسنن في القرآن كثرة لا تحصى، حيث يؤكد القرآن الكريم في آيات عديدة، أن الساحة التاريخية، تتحرك وفق سنن إلهية، تحكم سيرها وتطورها وانتقالها من حال إلى أخرى، كما هو حال سائر الساحات الكونية الأخرى.

قال تعالى: ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبَلُ ۖ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهَ تَبْدِيلًا ﴾. (الأحزاب، ٦٢)

<sup>(</sup>١) د. أحمد محمد كنعان، أزمتنا الحضارية، ص٤٩.

وقال تعالى: ﴿ قَدْخَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَنِبَةُ الْفُكَذِينِينَ ﴾. (آل عمران، ١٣٧)، فإن الإلحاح القرآني بالسير في الأرض، هدفه التعرف على تلك النواميس التي اختلف حولها آراء الفلاسفة والمفكرين.

وبعد أن استعرضنا السنن الإلهية، ومن هذه السنن، أن الله عز وجلّ جعل لكل داء دواء، ولكل علة شفاء، فعلينا أن نجدّ ونجتهد في البحث عن أسباب هذه الأمراض، ونجرب لها من الأدوية والعقاقير، لنحدّ من استفحال هذه الأوبئة، ونحصر الإصابات، ونطبق آخر ما توصلت إليه علوم الطب والصيدلة وغيرها، حيث أمرنا الله عز وجل بأن نتداوى.

وقد روي عن رسول الله الله الله أنزل الداء والدواء، وجعل لكل داء دواء، فتداووا».(١)

ويؤكد هذا الحديث الشريف، هذه السنة، وفيها الحث على التداوي، وأن لا يكون بالمحرمات، وتأخذ الجانب المادي للشفاء والدواء.

وكذلك الحديث المروي عن رسول الله ﷺ: «ما أنزل الله من داء إلا أنزل له شفاء». (٢)

وأما من الناحية الروحية والمعنوية وتأثيرها في شفاء أمراضنا، فقد تناولت الآيات الكريمة، والروايات الشريفة، عدة جوانب لهذا النوع من التداوي، ومنها بالقرآن الكريم والدعاء والاستغفار والصدقة وغيرها مما ذكر بالتفصيل ضمن فصول البحث.

فالقرآن الكريم شفاء للأمراض، كالجهل والكفر والضلال.

قال تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَشِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾. (الإسراء، ٨٢)

<sup>(</sup>١) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٥٩ ، ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ١٦، ص ٤٤٠.



وقد روي عن رسول الله الله الله الله الكل داء دعاء فإذا ألهم العليل الدعاء، فقد أذن في شفائه». (١)

والدعاء يداوي الأمراض، ويشفى الأسقام.

ودواء الذنوب الاستغفار.

بنوره فإنه شفاء الصدور». (٢)

## خصائص السنن التاريخية

حرص القرآن الكريم على طرح السنن التاريخية، بمنظور علمي دقيق، يبين صفتها وطبيعة أثرها في حركة التاريخ، وما هو موضعها من معادلة الحرية والاختيار، والجبر أو الإكراه، في حياة الفرد والمجتمع، وما هي علاقتها بمبدأ الحتمية، الذي اعتمدته كثير من المدارس الفكرية في فهمها وتفسيرها لحركة المجتمع والتاريخ.

مما سبق نستخلص حقائق أكد عليها القرآن الكريم بالنسبة إلى سنن التاريخ:

1- الاطراد: أي أن السنة التاريخية مطردة، وليست علاقة عشوائية، وليست رابطة قائمة على أساس الصدفة والاتفاق، وإنها هي علاقة ذات طابع موضوعي، لا تتخلف في الحالات الاعتيادية، التي تجري فيها الطبيعة والكون، على السنن العامة، وكان التأكيد على طابع الاطراد في السنة، تأكيداً على الطابع العلمي للقانون التاريخي. لأن أهم ما يميز القانون العلمي عن بقية المعادلات والفروض، هو الاطراد والتتابع وعدم التخلف.

<sup>(</sup>١) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج ۱۱، ص ۱۸.

ومن هنا استهدف القرآن الكريم، من خلال التأكيد على طابع الاطراد في السنة التاريخية، أن يؤكد على الطابع العلمي لهذه السنة، وأن يخلق في الإنسان المسلم، شعوراً واعياً على جريان أحداث التاريخ، متبصراً لا عشوائياً ولا مستسلماً ولا ساذجاً.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَن تَجِدَلِثُ نَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾. (الأحزاب، ٦٢) وقوله تعالى: ﴿ وَلَا مُبَدِّلَ لِكُلِمَاتِ اللَّهِ ﴾. (الأنعام، ٣٤)

هذه النصوص القرآنية، تؤكد طابع الاستمرارية والاطراد، أي طابع الموضوعية والعلمية للسنة التاريخية، وتستنكر أن يكون هناك تفكير أو طمع لدى جماعة من الجهاعات، بأن تكون مستثناة من سنة التاريخ، كقوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَاعات، بأن تكون مستثناة من سنة التاريخ، كقوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجَنَكَةَ وَلَمّا يَأْتِكُم مَّ ثَلُ الَّذِينَ خَلُوا مِن قَبْلِكُم مَّ مَّسَتُهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَذُلْزِلُوا حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالنَّرِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصَرُاللَّهِ قَرِبِّ ﴾. (البقرة، ٢١٤)

"لا الربّانية: أي أن السنة التاريخية ربانية، ومرتبطة بالله سبحانه وتعالى، فإن سنة الله، أو كلمات الله، وكل قانون من قوانين التاريخ، هو كلمة من الله سبحانه وتعالى، وقرار رباني، ويستهدف ذلك شدّ الإنسان حتى حينها يريد أن يستفيد من القوانين الموضوعية للكون بالله سبحانه وتعالى، ولا يمكن أن تكون إلا رهناً بأمر الله تعالى، فالله سبحانه يظهر لنا قدرته خلال هذه القوانين والسنن. لكن ذلك لا يعني نزع الحادثة التاريخية عن الأسباب والمسببات، ولا عن العلاقات والروابط المتعلقة بها على الساحة التاريخية، بل إن هذه الروابط والعلاقات بين الحوادث كما يمثله الأسلوب القرآني في كثير من آياته المباركة، حينها ينسب الأفعال التاريخية. إلى الله تعالى، كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوا كُمُ أَهَلُكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنٍ ﴾. (الأنعام، ٢) وقوله تعالى: ﴿ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِم قَرْنًا كُمْ أَهَلُكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنٍ ﴾. (الأنعام، ٢)



وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ بَوَّأَنَا بَنِيٓ إِسْرَ عِيلَ مُبَوَّأَ صِدْقِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾. (يونس،٩٣) وقوله تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُ نَامِن قَرْبَ فِي بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ﴾. (القصص، ٥٨)

وهذا يعنى : أن القرآن العزيز يضفى على الظواهر والتحولات التاريخية والاجتهاعية جميعاً، الصيغة التوحيدية، ويربطها بالله ليقرر هذه الحقيقة وهي: أن الله هو المؤثر الحقيقي في الوجود فحسب. ولكي لا يتوهم البعض، بأن القرآن الكريم، يحاول خلال هذه الهيمنة الربانية على سنن التاريخ، أن يفسر حركة التاريخ بالتفسير الإلهي، الذي تبنته المدرسة اللاهوتية، التي تمثلت بالقديس سان أوغسطين، وغيره من المفكرين اللاهوتيين، لإخراج حركة التاريخ عن إطارها العلمي الموضوعي. فهناك فرق كبير بين الاتجاه اللاهوي في تفسير حركة التاريخ، وبين الاتجاه القرآني، وحاصل هذا الفرق، أن الاتجاه اللاهوتي في تفسير حركة التاريخ، يربط الحادثة بالله سبحانه وتعالى، قاطعاً صلتها وروابطها عن بقية الحوادث والعلاقات الأخرى، التي تزخر بها الساحة التاريخية، والتي تمثل السنن والقوانين الموضوعية لها. أما القرآن الكريم فلا يسبغ الطابع الغيبي على الحادثة التاريخية، ولا ينتزعها من سياقها الموضوعي، ليربطها مباشرة بالله تعالى، بل يقرر وجود روابط وعلاقات بين الحوادث التاريخية. إلا أن هذه الروابط والعلاقات بين الحوادث التاريخية، هي في الحقيقة تعبير عن حكمة الله سبحانه وتعالى وحسن تقديره، وبنائه التكويني للساحة التاريخية. ومن حرص القرآن المجيد على تجنب الوقوع في أوهام التفسير الغيبي لحركة التاريخ، فقد جعل كثيراً من عمليات (الإمداد الإلهي الغيبي)، وهي عمليات غيبية محضة، تجسد تدخلاً إلهياً مباشراً في مسيرة التاريخ والمجتمع لحكمة يراها الله، منوطة بشروط موضوعية، كما في قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيكُمُ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَكَثَةِ ءَاكَفٍ مِّنَ ٱلْمَلَكَيِكَةِ مُنزَلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَالَكَفِ مِّنَ ٱلْمَلَكِيكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٠٠٠) وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَى لَكُمْ وَلِنَظْمَينَ قُلُوبُكُم بِيِّهِ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ

# اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾. (آل عمران، ١٢٤\_ ١٢٦)

فالرسول الكريم على قد أبلغ المؤمنين يوم بدر، أن شرط هذا المدد الإلهي الغيبي، أنه الصبر والتقوى، الصبر على تلقي صدمة الهجوم، والتقوى التي تربط القلب بالله في النصر والهزيمة.

فالقرآن الكريم حينها يسبغ الطابع الرباني على السنة التاريخية، لا يريد أن يتجه اتجاه التفسير الإلهي في التاريخ، ولكنه يريد أن يؤكد أن هذه السنن ليست هي خارجة عن قدرة الله سبحانه وتعالى، وإنها هي تعبير وتجسيد وتحقيق لقدرة الله، فهي كلهاته وسننه وإرادته وحكمته في الكون، ولكي يبقى الإنسان مشدوداً إلى الله، ولكي تبقى الصلة الوثيقة بين العلم والإيهان، فهو في نفس الوقت الذي ينظر فيه إلى هذه السنن نظرة علمية، ينظر أيضاً إليها نظرة إيهانية.

وقد بلغ القرآن الكريم في حرصه على تأكيد الطابع الموضوعي للسنن التاريخية وعدم جعلها مرتبطة بالصدف، أن نفس العمليات الغيبية أناطها في كثير من الحالات بالسنة التاريخية أيضاً، وعملية الإمداد الإلهي بالنص، والإمداد الإلهي الغيبي الذي ساهم في كسب النص، هذا الإمداد جعله القرآن الكريم مشر وطاً بالسنة التاريخية، مرتبطاً بظروفها غير منفك عنها، وهذه الروح أبعد ما تكون عن تفسير التاريخ على أساس المنطق والعقل والعلم، وحتى ذاك الإمداد أيضاً ربط بالسنة التاريخية. ومن صيغ السنن التاريخية، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبتُمْ أَن وَمُن مَن مَن مَن مُن الله وَمَن مَن مُن الله وَم الله وَالم الله وَالمُن المَن التاريخية، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبتُمُ أَن الله وَالمَن المَن التاريخية والمُن المَن الله وَل المَن ا

ومن الآيات التي تتحدث عن الإمداد الغيبي، ونلاحظ كيف أن هذه الآيات ربطت هذا الإمداد الإلهي الغيبي بتلك السنة نفسها :

قال تعالى: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَكَثَةِ ءَاكَفٍ مِّنَ ٱلْمَكَيْمِكَةِ مُنزَلِينَ اللهَ بَهَا بَالِمَ إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَاكَفٍ مِّنَ مُنزَلِينَ اللهَ بَهَدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَاكَفٍ مِّن



ٱلْمَلَتِيكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٠٠٠) وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَى لَكُمْ وَلِنَطْمَيِنَّ قُلُوبُكُم بِيِّء وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾. (آل عمران، ١٢٤ ـ ١٢٦) فهناك إمداد إلهي غيبي، ولكنه شرط بسنة التاريخ، حيث شرط بقوله تعالى: ﴿ بَكَيَّ إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ ﴾.

"- الإنسانية: والحقيقة الثالثة التي أكد عليها القرآن الكريم من خلال النصوص المتقدمة، هي حقيقة اختيار الإنسان وإرادته. ويتوهم البعض بأن هناك تعارضاً وتناقضاً بين حرية الإنسان واختياره، وبين سنن التاريخ، فإما نقول بأن للتاريخ سننه وقوانينه، وبهذا نتنازل عن إرادة الإنسان واختياره وحريته، وإما أن نسلم بأن الإنسان كائن حر مريد مختار، وبهذا يجب أ ن نلغى سنن التاريخ وقوانينه، ونقول بأن هذه الساحة قد أعفيت من القوانين التي لم تعف منها بقية الساحات الكونية.

هذا الوهم \_ وهم التعارض والتناقض \_ بين فكرة السنة التاريخية، أو القانون التاريخي، وبين فكرة اختيار الإنسان وحريته، كان من الضروري للقرآن الكريم أن يزيح هذا الوهم، حيث أكد سبحانه وتعالى، على أن المحور في تسلسل الأحداث والقضايا، إنها هو إرادة الإنسان. لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَابِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾. (الرعد، ١١)

وقوله تعالى: ﴿وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُواْعَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآءً غَدَقًا ﴾. (الجن، ١٦) وقوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَى آهَلَكُناهُمُ لَمَّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴾. (الكهف، ٥٩)

إذن السنن التاريخية، تجرى من تحت يد الإنسان، وهناك مواقف إيجابية للإنسان، تمثل حريته واختياره وتصميمه، وهذه المواقف تستتبع ضمن علاقات السنن التاريخية، وتستتبع جزاءاتها المناسبة، ومعلولاتها المناسبة.

فاختيار الإنسان له موضعه الرئيسي في الساحة التاريخية.

### أنواع السنن التاريخية

إن حركة التاريخ هي الميدان الحقيقي، الذي تعمل فيه سنن التاريخ، والتي تتخذ صيغاً وأشكالاً متنوعة، بحسب طبيعة فعلها، وأثرها التاريخي والاجتماعي.

وقد ميّز القرآن الكريم، بين ثلاثة أنواع من السنن التاريخية، وهي:

#### ١- السنن الشرطية:

وهي السنن التي تتخذ شكل «القضية الشرطية»، التي تربط بين حادثتين أو مجموعتين من الحوادث على الساحة التاريخية، فتؤكد العلاقة الموضوعية بين الشرط والجزاء، بحيث متى ما تحقق الشرط، تحقق الجزاء.

وهذه صياغة نجدها في كثير من القوانين والسنن الطبيعية والكونية، وفي مختلف الساحات الأخرى، وعلاقة الجزاء بالشرط في هذه السنن، هي من العلاقة السببية غير المحسوسة، وغير المفهومة بالرؤية المادية للتاريخ، ومن جملة هذه السنن في حركة التاريخ نذكر مثلاً:

1- سنة التغيير الاجتماعي، كما في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُعَيِّرًا نِعْمَةً الْفَصَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُواْمَا بِأَنفُسِمٍ مُّ وَأَنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾. (الأنفال، ٥٣)

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ \*. (الرعد، ١١)

فالآيتان المباركتان تربطان بين تغييرين يمثلان الشرط وجزاءه، ففي الآية الثانية، الجزاء يمثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ ﴾، والشرط يمثل قوله تعالى: ﴿حَقَّى يُغَيِّرُ وُا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾، فمتى تحقق الشرط، وهو حصول التغيير في نفوس القوم، تبعه الجزاء، وهو حصول التغيير العام في واقعهم، فما يقع على القوم يترتب على ما يكون منهم.

ونذكر مثلاً آخر على هذه السنن في حركة التاريخ:



# "٢\_ سنة الازدهار الحضاري القائم على الإيمان:

كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰٓ ءَامَنُواْ وَاتَّـ قَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِّنَ ٱلسَّكَمَآ ء وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْ نَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾. (الأعراف، ٩٦)

في هذه الآية الكريمة، نجد سنة تاريخية، تربط بين طرفين: هما الشرط وجزاؤه. فالشرط: هو الإيمان والتقوى، وتحكيم منهج الله في الأنفس والمجتمعات، والمتمثل في قوله تعالى:

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ مَا مَنُواْ وَاتَّقَوْا ﴾، أما الجزاء، فهو الازدهار الحضاري، بانفتاح الخيرات والبركات من السهاء والأرض، والمتمثل بقوله تعالى: ﴿ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، فالآية المباركة، تبين أن هناك قانونا ربانيا، تجري عليه حياة البشر المادية والروحية، ويتحرك عليه تاريخ الأمم في الأرض، وهي سنة الإيهان، الذي يعد وسيلة لفتح بركات السهاء والأرض؟ ونذكر مثاًلا آخر على هذه السنن في حركة التاريخ:

"ـ سنة الفساد الاجتهاعي القائم على الكفر بأنعم الله، كها في قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًامِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتَ بِأَنعُهِ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً لِبَاسَ الجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّنعُونَ ﴾. (النحل، ١١٢)

في هذه الآية المباركة، نجد إشارة واضحة ، إلى سنة تاريخية، تتألف من شرط وجزائه، فالشرط هو قوله تعالى: ﴿فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللّهِ ﴾، وجزاؤه قوله تعالى ﴿فَأَذَاقَهَا اللّهُ لِلمَاسَ اللَّجُوعِ وَالْخَوْفِ ﴾، وهو الابتلاء بالفقر والخوف. فأي أمة تكفر بأنعم الله، ولم تؤدّ شكره، فإن الله تعالى يأخذها بالجوع والخوف، بصنيعها وسوء فعالها.

وفي قوله تعالى: ﴿لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمُ ۗ وَلَبِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾. (إبراهيم، ٧)

إذن سلب النعمة من الكافرين، ونزول العذاب عليهم، يشبه تماماً القانون التجريبي، في كون النار محرقة، فله شروط، فإذا ما توفرت هذه الشروط، حصل الجزاء.

وعند التأمل في طبيعة هذا النوع من السنن التاريخية، يظهر أنها مرتبطة بإرادة الإنسان وفعله، وبالتالي فهي تلعب دوراً كبيراً في توجيه نتائج أفعاله، وحركته في الحياة.

إن معرفة الإنسان الدقيقة بهذه السنن، تمكنه من التحكم في نوع الجزاء الناتج عنها.

فعندما يكون جزاء أي سنة أو قانون، لا يتفق مع مصالحه وأهدافه، يستطيع الحيلولة دون وقوعه، بالامتناع عن توفير شروطه. كما هو الحال بالنسبة لظاهرة غليان الماء، فمتى ما كان غليان الماء مقصوداً للإنسان، يستطيع توفير شروط قانونه، فيغلي الماء، أما إذا لم يكن مقصوداً له، فيبتعد عن تطبيق شروط قانونه، فلا يحصل الغليان. إذن القانون الموضوع بنهج القضية الشرطية، موجه عملي للإنسان في حياته. (۱)

### ٢- السنن الفعلية:

وهي السنن التاريخية التي تتخذ شكل القانون الصارم، المتحقق الوجود، والتي ليس للإنسان تأثير على وجودها وفعلها وتأثيرها.

وعمل هذا النوع من السنن التاريخية في حركة التاريخ، مشابه لعمل القوانين

<sup>(</sup>١) السيد محمد باقر الصدر، المدرسة القرآنية، ص ١٠٩.



الكونية أو الطبيعة، بحيث لا يستطيع أحد أن يعصيها، ثم لا ينجو من العقاب في أي بلد كان، وهي لا تنذر من يخالفها، والعقاب هنا صامت، صمت الأمر نفسه.

ومن جملة هذه السنن الفعلية التي ذكرها القرآن الكريم:

1- سنة الوهن الاجتماعي، الذي تصاب به المجتمعات، بسبب إعراضها عن الله تعالى، كما في قوله عز وجلّ : ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِكَآءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنكَبُوتِٱتَّخَذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَى ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنكَبُوتِ لَوُكَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾. (العنكبوت، ٤١)

إنها سنة الله، القاضية بضعف وهشاشة الكيانات والمجتمعات التي تلتجيء لغير الله تعالى، لتستمد المنهج والقوة والحماية، وإذا بها تعيش انحلال البنية الاجتماعية، وتفسخ الكيان الحضاري، بسبب تبعيتها لغير الحق سبحانه وتعالى، لأن كل من يتخذ من دون الله ولياً فهو من الخاسرين.(١)

ويؤكد هذه السنة الفعلية، قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَغُرضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ وبَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ أَعْمَىٰ ﴾. (طه، ١٢٤)

"٢\_ سنة التفاوت بين أفراد البشر، كما في قوله تعالى: ﴿وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَّبَلُوكُمْ فِي مَآءَاتَكُمْ ﴾. (الأنعام، ١٦٥)

وقوله تعالى: ﴿ ٱنْظُرْكَيْفُ فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾. (الإسراء، ٢١)

وقوله تعالى: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحُنُ قَسَمُنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتِ لِيَّتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مُتَّا يَجْمَعُونَ ﴾. (الزخرف،٣٢)

<sup>(</sup>۱) محمد جواد مغنية، تفسير الكاشف، ج ٦، ص ١١٠.



إنها سنة فعلية متحققة الوجود بين أفراد البشر، وفي تفاوت درجاتهم في المواهب والاستعدادات، وفي الخلق والرزق والقوة والبسطة والفضل والعلم، وفي المواقع الجغرافية والاجتماعية والسياسية.

والآية الثالثة، تدل على أن الناس ليسوا سواسية، من حيث الإمكانيات والاستعدادات الذاتية، وقد فضّل الله بعضهم على بعض، في بعض المواهب بدرجات، وبذلك أصبح كلّ فرد محتاجاً إلى الآخرين، ومنساقاً إلى عقد الترابط معهم، وعلى هذا الأساس بنيت الحياة الاجتماعية المترابطة.

إنَّ هذا التنوع والتفاوت بين البشر، يمثل إرادة الله تعالى في توزيع الأدوار والمهام فيها بينهم، لتستمر عجلة الحياة، بحركة تكاملية، نحو تحقيق مصلحة الجميع.

قال تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتُنَةً لَّا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْمِنكُمْ خَاصَّةً ۗ وَأَعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (الأنفال، ٢٥)، وهي سنة شمول العقاب الدنيوي لكل أفراد المجتمع، الذي يحصل فيه الظلم، فالحذر من الفتنة فإن نزلت فلا تقتصر على الظالمين خاصّة، بل تتعدى إلى الجميع، وتصل إلى الصالح والطالح. فهي سنة إلهية، تتحدث عن عقاب دنيوي، وليس عن عقاب أخروي، وتتحدث عن النتيجة الطبيعية لما تكسبه أمة عن طريق الظلم والطغيان. فحينها وقع التيه على بني إسرائيل نتيجة ما اكتسب هذا الشعب من ظلمه وطغيانه وتمرده، فلم يختص هذا التيه بالظالمين من بني إسرائيل وحدهم، وإنها شمل موسى عَلَيْتُ فِي الذي بعثه الله تعالى لمواجهة الظالمين والطواغيت، وشمل أخاه هارون عَلَيْتُكُلاً، وجميع المؤمنين بالله، لأنهم كانوا جزءاً من تلك الأمّة. وهكذا يتبين أن هذه السنن الفعلية بمثابة قوانين كونية صارمة، بعيدة عن إرادة الإنسان وفعله، نافذة الحكم عليه، دون أن يستطيع معارضتها أو تحدّيها، أو الخروج عن هيمنتها.



#### ٣- السنن الاتجاهية:

وهي السنن التاريخية، التي تتخذ شكل الاتجاه الطبيعي العام في حركة التاريخ، وليس شكل القانون الحدّي الصّارم، فهي كالسنن الكونية، إلا أنها مقرونة بالمرونة، بحيث يتمكن الإنسان من تحديها، ولو على المدى القصير، ولا يستطيع أن يتحداها على المدى البعيد، إذ ستعمل في النهاية على سحق الإنسان أو المجتمع الذي يتحداها، ويحاول التمرد عليها، فلا يستطيع كائن ما، أن يمنع الحياة من متابعة اتجاهاتها الجوهرية، دون أن يحلُّ به العقاب.

إذن هناك فرق بين هذا النوع من السنن التاريخية الذي يتخذ شكل الاتجاه وبين القانون، فالقانون: عبارة عن حقيقة علمية، ويطلق على الصيغة التي تعبّر عن علاقات ثابتة بين ظواهر الأشياء، ويمثل سنة من سنن الله تعالى في الكون، وتتميز بالثبات والصرامة، فلا تقبل التحدي أو الماطلة والتغيير، ولا يتمكن الإنسان من الانفلات من قبضتها، لأنها كما وصفها خالقها العزيز بقوله تعالى: ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن تَجِد لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ﴾. (فاطر، ٤٣)

ومنها قانون الجاذبية، وقانون الغليان، وقانون التجمد، وغيرها. فليس بمقدور الإنسان أن يحول دون تطبيق قانون الجاذبية عندما تتحقق جميع شروطه، كما ليس بمقدوره أن يؤخر غليان الماء لحظة واحدة، عندما تصل درجة حرارته في الظروف الطبيعية إلى درجة (١٠٠ مئوية)، وكذلك الشيء نفسه بالنسبة للتجمد بدرجة (صفر مئوية)، لأنها قوانين علمية صارمة، لا تقبل التحدّي أو التلاعب بها.

أما السنن التاريخية ذات الاتجاه الطبيعي في حركة التاريخ، مثل سنة التزاوج بين الذكر والأنثى، والتي جعلها الله تعالى، اتجاهاً موضوعياً، في طبيعة الإنسان، من أجل حفظ النوع البشري وإدامته، كما في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ في ذَٰلِكَ لَأَيْتٍ لِقَوْمٍ يَنَفَكُّرُونَ ﴾. (الروم، ٢١) و في قوله تعالى: ﴿وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَالِمَآيِكُمُ أَإِن يَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۗ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَكِيمٌ ﴾. (النور، ٣٢)

فقد يستطيع البشر أن يتحدوا هذه السنة، وينحرفوا عنها فترة من الزمن، كما فعل قوم لوط ، الذين أصابهم الشذوذ الجنسي، ولكن لم يكن بمقدورهم الاستمرار في هذا التحدي، فقد انهار مجتمعهم، ورجع الاتجاه الطبيعي، وهو سنة الزواج، إلى سابق عهده، ولم يصبح الشذوذ اتجاها تاريخياً واجتماعياً عاماً، ولن يصبح، لأنه يتناقض مع اتجاه موضوعي مركب في طبيعة الإنسان والمجتمع والتاريخ.

ويرى السيد محمد باقر الصدر قدس سره، أن القرآن الكريم يقدّم «الدين» كأهم وأبرز مصداق لهذا النوع من السنن التاريخية، فالدين نفسه ليس تشريعاً فقط، وإنها هو سنة من سنن التاريخ، فالقرآن الكريم يعرض «الدين» بوصفين وهما:

1- بوصفه تشريعاً وتكليفاً إلهياً موجهاً نحو الإنسان، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مَ نُوحًا وَاللَّذِي آَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَ إِبْرَهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا لَنَفَرَّقُواْ فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدُعُوهُمْ إِلَيْهُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يُنيبُ ﴾. (الشورى، ١٣)

في الوصف الثاني، يمثل الدين سنة تاريخية، تمثل اتجاهاً موضوعياً عامّاً لدى

<sup>(</sup>١) السيد محمد باقر الصدر، المدرسة القرآنية، ص ١١٥ ـ ١١٦.



الإنسان، باعتباره نزعة فطرية، تشكل جزءاً من مركب الشخصية الإنسانية، لا يمكن انتزاعه عنها، وليس ظاهرة اجتماعية مكتسبة، قابلة للتبديل، لأنه خلق الله تعالى، ومن الممكن تحدى هذه السنة، فقد يكفر الإنسان بالدين، ويلحد بالله تعالى، ويتمادى في الكفر والضلال، بيد أنه في نهاية المطاف، لا بد أن ينال جزاءه، من نزول العقاب عليه من سنن التاريخ نفسها، والتي تعاقب كل من يخرج عليها ولو بعد حين، كما نقرأ في قوله تعالى:

﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ عَنْتُ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ عَنَاهُم حَسَابًا شَدِيدًا وَعَذَّبْنهَا عَذَابًا تُكُرًا فَذَاقَتْ وَكِالَأَمْ مِهَاوَكَانَ عَنِقِبَةُ أَمْهَاخُسَّرًا ﴾. (الطلاق، ٩٨٠)

إذن حركة التاريخ في مفهوم القرآن الكريم، لا تجري بشكل جبري أو حتمى بالنسبة للإنسان، بحيث يتحول في خضمها إلى ريشة في مهب الريح، ليس له حول ولا قوة أمامها، كما يتصور بعض المفكرين الماديين.

ومردّ هذا التصور الواهم حول سلبية دور الإنسان في حركة التاريخ، لدى بعض العقليات الغربية، هو عدم تمييزهم بين الأنواع الثلاثة، التي تقدم شرحها للسنن التاريخية، إضافة إلى عدم إدراك الخصيصة الثالثة من خصائص هذه السنن، وهي الإنسانية، فقد توهم هؤلاء بأن السنن التاريخية التي تحكم حركة التاريخ، هي من نوع السنن الفعلية التي تتخذ شكل القانون الصارم المتحقق الوجود، وبالتالي فإن التاريخ يتحرك في ظلالها كما تتحرك الطبيعة بقوانين صارمة، لا دخل حقيقى للإنسان فيها.

ولكن كما تبين خلال الطرح القرآني ، بأن الإنسان يتمتع بحرية إزاء هذه السنن، وهو حرّ في إطار النظام العام، وهذه الحرية تصنع التاريخ، والإنسان في أصل فطرته، مفطور على خلائق تؤثر في اختياره، وتؤثر في حركته التاريخية، بقوله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ ﴿ ۚ وَأَنَّ سَعْيَهُ وَسَوْفَ يُرَىٰ ﴾. (النجم، ( { \* - 4 } فالإنسان على صعيد السنن الفعلية الصارمة لا يتمتع بأي حرية أمامها، ولا يستطيع الوقوف بوجهها، أو الالتفاف عليها وتبديلها، لأنها قدر مقدور من الله عز وجل. أما على صعيد السنن الشرطيّة، فإن الإنسان يتمتع بحرية واسعة إزاءها، حيث يستطيع أن يحدد نوع الجزاء الذي يريده، خلال ما يحققه من شروط ، بفعل اختياره، وحينئذ يتمكن من التأثير في مجرى حركة التاريخ بإرادته وفعله، بينها يتمتع الإنسان بقدر أضيق من الحرية أمام السنن الاتجاهية، لما تحمله من مرونة، تسمح له بتحديها لوقت قصير، بعدها تنقض عليه لتسحقه، فحرية الإنسان أمام السنن الاتجاهية تكون نسبية لا مطلقة.

# المبحث الثاني: أقسام المرض

وعندما نتحدث عن الشفاء، لابد أن نلقي الضوء على المرض، الذي يستدعي طلب الشفاء، وللوصول إلى الشفاء لا شك أن نعرف أمراضنا، فلكل داء دواء، ولكل علة شفاء.

#### أقسام المرض:

ويقسم المرض إلى قسمين: مرض الجسم (الجسد)، ومرض القلب (الروح). قال تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا أَولَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَاكَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾. (البقرة، ١٠)

فكل إنسان في الدنيا مكون من عنصرين، عنصر مادي ينمو ويتحرك، وهو الجسم، أي الهيكل الجسمي، ولهذا الجسم حاجيات يطلبها ويتوق إليها، وبها قوامه ونموه ودوام بقائه إلى حين أجله الأخير المؤجل له.

وعنصر جوهري، وهو النفس الإنسانية، المساة بالروح، ولها مظاهر خاصة بها تدل على وجودها في هذا الجسم، وهي كثيرة، وهي التي جعل الله تعالى لها



قدرة الإدراك والشعور، ومنها العقل والتفكير.

وعندما يذكر القرآن الوحي، لم يذكر العقل، بل كانت علاقته مرتبطة مع قلب الرسول الشيال.

وهذا يعنى أن القرآن لم يحصل للرسول عن طريق قوة العقل، ولا بالاستدلال العقلي، وإنها هو قلب الرسول الذي بلغ حالة لا نستطيع نحن تصورها.(١)

وعند التحدث عن المرض بشقيه الروحي والجسمي، نجد أن هناك بعض الأمور التي يجب التطرق إليها والتي لها علاقة بالموضوع، وتمهد له:

#### ١- الاتصال بن الروح والجسم:

وشاء الله تبارك وتعالى خالق الإنسان، أن يجعل الاتصال بين هذين العنصرين الروحي والجسمي، اتصالاً وثيقاً، بحيث يتأثر كل واحد منهم بتأثر الآخر، فلو أن الجسم أصيب بصدمة أو مرض أو جرح في بعض أعضائه، ترى أن الروح تشعر بالألم والوجع وأثر ذلك على الجسم كله لاتصال الروح به كله.

وكذلك العكس فيها إذا حصل التأثر أولاً للروح كالتأثر بالهم والغم، ترى أن ذلك يؤثر على الجسم فينهكه ويضعف قواه، بل أن أكثر أمراض الجسم تتكون من الهموم والغموم، ومن هنا روي عن الإمام جعفر الصادق عَلَيْسَكُلانَّ: «الهمّ نصف الهرم». (٢)

فالهمّ صفة للروح، والهرم صفة للجسم، وحيث إن الروح تأثرت بالغمّ، أثر ذلك على الجسم.

#### مقارنة بين غذاء الروح والجسم:

من الطبيعي أن نهتم بها نتناول من أغذية وأطعمة، فنختار منها ما لذ وطاب،

<sup>(</sup>١) مرتضى المطهري، التعرف على القرآن، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) محمد بن بابويه القمى الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج ٤، ص ٤١٦.

لنشبع به رغبتنا بتناول أطيب الأصناف، ونجتهد بمتابعة البرامج الغذائية، التي تبقي أجسامنا رشيقة وحيوية، مع المحافظة على الراتب الغذائي الضروري.

كما أننا نبدع في تطبيق طرق طهي هذه الأطعمة، لتصبح أكثر لذة وفائدة، وننتقل من المطبخ الشرقي إلى الغربي لتنويع وجباتنا، حيث صار الناس يتفننون بطهي الأطعمة وطرق تحضيرها وتقديمها، لزيادة جاذبيتها وتقبلها من المستهلك، ولقد قيل: ( أن فن الطبخ هو فن الحياة، وأن صحتنا وسعادتنا وحريتنا وحتى حكمتنا تقع تحت تأثير هذا الفن، ولهذا السبب يتم اختيار أفضل التلاميذ طباخين في معابد ومدارس الشرق الأقصى). (١)

ثم ظهرت الدعوات الكثيرة، للانتباه إلى نوعية الغذاء، فهناك منها ما يحتوي على الكولسترول، وأخرى ما يحتوي على سعرات حرارية عالية، وزيادة تناولها يوقع في مشاكل صحية كبيرة، وهناك أغذية صحية ومفيدة وقليلة الضرر على الجسم، فصرنا ننفق المال الكثير للمحافظة على رشاقة أجسامنا وصحتها، وأن يكون غذاؤنا طيباً وصحياً، هذا كله من دون إسراف أو تبذير يعتبر ضرورياً وهاماً للمحافظة على أجسامنا سالمة ومعافاة من أي ضرر أو مرض، (فالعقل السليم في الجسم السليم).

ولكننا إذا أجرينا مقارنة بين ما ننفق من مال كثير وجهد كبير، في اختيار الغذاء الشهي اللذيذ، الذي يشبع حاجاتنا الجسمية، وبين ما ننفق من مال وجهد على غذائنا المعنوي والروحي.

فكم نصرف من وقت في تلاوة كتاب الله عز وجلّ ؟

وكم من الوقت لدعائنا ومناجاتنا لله جلَّ وعلا ؟، وكيف نؤدي صلاتنا ؟ وهل نكون عند أدائها منصر فين بفكرنا وذهننا عن الدنيا الفانية بكل متعلقاتها،

<sup>(</sup>١) رائد طليهات، الغذاء دواء، ص١٧٣.



ومتفرغين للعبادة والطاعة لله سبحانه وتعالى؟

وإذا كنا صائمين ، فهل تصوم كلّ جوارحنا عن ما نهى الله عز وجلّ ؟ وهل نتعامل مع الآخرين بالطريقة التي ترضي الله تعالى ؟

وهل نعمل بالقرآن الكريم، الذي هو دستورنا ، لنفوز بالجنة والرضوان؟ وهل ننفق في سبيل الله كما أمرنا الله عز وجلُّ ؟، وهل نمتثل أوامر الله وننتهي عن ما نهي ؟

وهل ننتقي من الثقافة والعلم ما يزيد ملكاتنا العلمية والنفسية والروحية؟

فالغذاء الروحي هو الذي ينفع لديننا ودنيانا وآخرتنا، ويشحذ همتنا ويقويها على أداء مهماتها العبادية والأخلاقية والاجتماعية، لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَلَا يَنْفَعُ مَالُّ وَلَا بَنُونَ اللهِ إِلَّامَنَ أَقَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾. (الشعراء، ٨٨ ـ ٨٩)

وعلينا أن نتزود بتلك النفحات الإيهانية، لقوله تعالى: ﴿وَتَكَزَوُّدُواْ فَإِتَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقَوَىٰۚ وَٱتَّقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾. (البقرة، ١٩٧)

وليس فقط خبر الزاد الطعام الطيب، الذي يشعرك بلذة مؤقتة حين تناوله، بل الغذاء الروحي هو الذي يبقيك منتشياً، ويعصمك من الوقوع في المعاصي والآثام.

وليكن غذاؤنا المادي مقوياً لنا على طاعة الله، وأداء الواجبات والعبادات، وأن لا يكون همّنا في هذه الحياة الدنيا فقط إشباع بطوننا (فنحن قوم لا نأكل حتى نجوع وإذا أكلنا لا نشبع).

وكما أننا نحاول أن نحافظ على أجسامنا سالمة من كل سقم ومرض، فواجب علينا أن نحافظ على أنفسنا وأرواحنا بعيدة عن كل علة وآفة، فعندما تتعافى أرواحنا تشفى من أمراضها الجسمية، وعندما نقوي عزائمنا وروحانيتنا تتعافى أجسامنا وتطرد أسقامها، فالمهم تغذية أرواحنا بالمفيد

الصالح النقي، ليقوي أجسامنا ويمنع عنها الأمراض، مع الأخذ بها تحتاجه من الأغذية .

### ٢- الروح تمرض كما يمرض الجسم:

الأجسام البشرية معرضة للأمراض، وتفقد أحياناً صحتها وتحتاج إلى العلاج لتستعيد عافيتها. كذلك الأرواح فإنها تمرض أيضاً بانحرافها إلى الرذائل والصفات الذميمة، وتحتاج إلى العلاج عند مرضها بها يعدل انحرافها حتى تكون متصفة بالفضائل والصفات الحميدة، من العقائد الحقة، والعبادات الصحيحة، والأخلاق الفاضلة.

وقد ورد في نهج البلاغة عن الإمام على عَلَيْ في ذكر النبي النَّيْ [طَبِيبُ دَوَّارٌ بِطِبِّهِ قَدْ أَحْكَمَ مَرَاهِمَهُ وَ أَحْمَى مَوَاسِمَهُ يَضَعُ ذَلِكَ حَيْثُ الْحَاجَةُ إِلَيْهِ مِنْ قُلُوبٍ عُمْي وَ آذَانٍ صُمِّ وَ ٱلْسِنَةِ بُكْمٍ مُتَتَبِّعٌ بِدَوَائِهِ مَوَاضِعَ الْغَفْلَةِ وَ مَوَاطِنَ الْحَيْرَةِ قُلُوبٍ عُمْي وَ آذَانٍ صُمٍّ وَ ٱلْسِنَةِ بُكُم مُتَتَبِّعٌ بِدَوَائِهِ مَوَاضِعَ الْغَفْلَةِ وَ مَوَاطِنَ الْحَيْرَةِ لَمُ يَسْتَضِيئُوا بِأَضُواءِ الْحِكْمَةِ وَ لَمْ يَقْدَحُوا بِزِنَادِ الْعُلُومِ الثَّاقِبَةِ فَهُمْ فِي ذَلِكَ كَالْأَنْعَامِ السَّائِمَةِ وَ الصَّخُورِ الْقَاسِيَةِ قَدِ انْجَابَتِ السَّرائِرُ لِأَهْلِ الْبَصَائِرِ وَ وَضَحَتْ مَحَجَّةُ السَّائِمَةِ وَ الصَّخُورِ الْقَاسِيَةِ قَدِ انْجَابَتِ السَّرائِرُ لِأَهْلِ الْبَصَائِرِ وَ وَضَحَتْ مَحَجَّةً السَّاعِمَةِ وَ الصَّخُورِ الْقَاسِيَةِ قَدِ انْجَابَتِ السَّرائِرُ لِأَهْلِ الْبَصَائِرِ وَ وَضَحَتْ مَحَجَّةً السَّاعَةُ عَنْ وَجْهِهَا وَ ظَهَرَتِ الْعَلَامَةُ لِمُتَوسِمِهَا مَا لِي الْخَلَامَةُ لِلْعَلَامَةُ لِمَ الْمُورِةِ وَ أَرْوَاحٍ وَ أَرْوَاحًا بِلَا أَشْبَاحٍ وَ نُسَّاكًا بِلَا صَلَاحٍ وَ ثَجَّاراً بِلَا أَرْبَاحٍ وَ أَيْقَاظًا نُوَّماً إِلَا أَنْوَاعًا أَنُو مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالَةُ الْمَالَةِ وَ أَيْعَامُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمَالَ الْمَالَةِ وَ أَيْقَاظًا نُوَّما إِلَا أَنْوَاحِ وَ أَرْوَاحِ وَ أَرْوَاحِ وَ أَرْوَاحِ وَ أَنْسَاكًا بِلَا أَنْوَامِ وَ أَيْقَاظًا نُوَّما إِلَا أَنْوَامِ وَ أَنْعَامِ وَالْمَالِ فَالْمَالَةُ الْمُعَامِ وَ الْمَالِعُ وَالْمَالَةُ الْمُعَلِّ وَالْقَامِةُ وَ أَيْمَا اللّهُ الْمَالِقُولُولِهُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِي الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالَقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِ الْمَالِقُ الْمُعْلِقُ الْمُولِ الْمَالِقُولُ الْمَالْمُعُلُولُ

نعم إنه رسول الله الحبيب والطبيب، الذي يقدم العلاج لكل قلب مريض، ولكل جاهل غافل محتار، فعنده الدواء الناجع والترياق الناجح، ولحصول الفائدة والشفاء، لا بد من القناعة بالدواء، والتسليم للطبيب والمعالج، وأنه لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، ص ١٤١.



بيد أن السواد الأعظم من الناس، يهتمون بالأمراض الجسمية، ولا يهتمون أدنى اهتمام بالأمراض الروحية، في حين أن الإنسان إنسان بروحه، لا بجسمه، فحينها يحدّث الإنسان عن نفسه فيقول: أنا، قطعاً يقصد نفسه المتصفة بصفاتها الخاصة بها، من العقل والتفكير والإرادة، وإذا كان الأمر على هذا الحال فلِمَ لا يهتم لأمراض روحه، كما يهتم لأمراض جسمه، وإلى ذلك يشير الشاعر المعروف بأبي الفتح البستي حيث يقول:

أتطلب الربح مما فيه خسران یا خادم الجسم کم تسعی لخدمـــته أقبل على النفس واستكمل فضائلها فأنت بالنفس لا بالجسم إنسان

فالروح تمرض كما يمرض الجسم ويحتاج كل منهما إلى العلاج، ولو أهمل الإنسان أمراض جسمه ولم يعالجها، لعرّضه ذلك الإهمال إلى الموت، وكذلك لو أهمل نفسه ولم يعالجها عند مرضها، لعرضها أيضاً إلى الموت، لأن النفس تموت كما يموت الجسم.

#### ٣- معنى موت الجسم والروح:

وقد أبان لنا أمير المؤمنين على بن أبي طالب عَلَيْتُكُلِّهُ، معنى موت الجسم وموت الروح، حيث قال: [الروح حياة البدن والعقل حياة الروح] $^{(1)}$ . إنها كلمة صغيرة في ألفاظها كبيرة في معانيها، فالروح حياة البدن، أي أن البدن يبصر بعينين ويسمع بأذنين وينطق بلسان ويشم بأنف ويحسّ بسائر جوارحه ويعقل بجنانه، كل ذلك ما دامت الروح فيه، فإذا خرجت منه الروح مات، فلا يبصر كما كان يبصر، ولا يسمع كما كان يسمع، وهكذا بطلت جميع حواسه بل لا يحتاج إلى كل ما كان يحتاج إليه من طعام وشراب وغيرهما.

نعم لا يحتاج البدن بعد خروج الروح منه إلا أن يقبر ويدفن، وإلا يكون جيفة

<sup>(</sup>١) عز الدين أبي حامد ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج ٢، ص ٢٧٨.

مؤذية، فحياة البدن إذاً بالروح، وموته هو إخراج الروح منه.

وقوله علي العقل حياة الروح، ومعنى هذا أن الإنسان إذا تخلى عن العقل وإرشاداته، وتركه وراء ظهره، واسترسل إلى شهوات نفسه الأمارة بالسوء باستمرار، فهو إنسان ميّت، وإن كنت تراه يأكل ويشرب ويقوم ويقعد ويقول ويفعل، ولكنه ميت الأحياء، ولقد أجاد المتنبى حيث يقول:

ليس من مات فاستراح بميت إنها الميت ميت الأحياء قال تعالى: ﴿ أَمُواتُ عَيْرُ أَحْيَا أَءٍ وَمَايَشُعُرُوكَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾. ( النحل، ٢١ )

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا شَّمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَإِذَا وَلَّوْا مُذْبِرِينَ ﴿ أَوَمَآ أَنتَ بِهَادِي ٱلْعُمْي عَن ضَلَالَتِهِمِّ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَتِنَا فَهُم تُسْلِمُونَ ﴾. (النمل، ٨٠-٨١)

وقوله تعالى: ﴿ وَمَايسْتَوِى ٱلْأَخْيآةُ وَلاَ ٱلْأَمْوَتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآةً وَمَا أَنت بِمُسْمِعِ مَّن في ٱلْقُبُورِ ﴾. ( فاطر، ٢٢)، وخلاصة معاني هذه الآيات: كما أنك لا تسمع من في القبور من الأموات، ولا تسمع الصم المدبرين، ولا تهدي العمى الضالين، كذلك لا تسمع ذوي الأرواح الميتة التي تخلت عن العقل بها تهديهم به من نصائح الشرع والدين الموحى إليك. فعلى الإنسان العاقل إذا شعر بمرض نفسه وسيطرت عليها الرذائل من الصفات، وسيطرت عليها الشهوات، أن يعالجها بالسرعة المكنة، ليعيد إليها صحتها المفقودة، التي كانت عليها يوم كانت سليمة من الرذائل قبل أن تموت، وحينئذ لا ينفع فيها أي علاج مهم كان نوعه، ولا أي معالج مهم كان عار فاً.

## ٤- الدين هو العلاج الناجح للأمراض الروحية:

لقد عالج الحكماء والفلاسفة في الشرق والغرب تلك الأدواء النفسية والأمراض الروحية، بأنواع العلاجات منذ العصور الغابرة حتى اليوم، ووضع علماء النفس وأساتذة التربية، أحكم القوانين، وأتقن النظم والقواعد - بزعمهم -



لإصلاحهم فلم يفلحوا بها وضعوا، ولم يجدوا لها علاجاً حاسماً، ولم يعثروا على دواء ناجع لعلاجها، سوى الدين السماوي الذي هبط على الرسل والأنبياء، ليرفع هذه الإنسانية من حضيض الرذائل والجهل، إلى مرتفع الفضائل والعرفان.

فإن الدين السماوي هو الذي جاء لإسعاد هذا الخلق كي يعيشوا بسلام وهناء ماداموا يعملون بقوانينه، ويتبعون سبل تعاليمه وإرشاداته، أما إذا تركوا العمل به فلا يكون لهم شفاء، ولا تكون لهم سعادة، كالمرض في الجسم والدواء في الصيدلية والطبيب في العيادة، ولكن المريض لا يرجع إلى الطبيب ولا يستعمل الدواء، فإن مرضه سوف يزداد عليه حتى يهلكه أخيراً.

فإنه لا طبيب أدرى بأدواء النفوس من بارىء النفوس، ولا حكيم أعلم بأسقام الأرواح من الدين الحنيف، ولا عالم أعرف بطرق علاجها وأسباب شفائها من الشارع المقدس.

إذن للدين أثره الفعال في تطبيب الأرواح والنفوس، وإن له معجزات باهرة في إصلاحها تفوق معجزات الطبّ الفنية الحديثة في مداواة الأجسام.

فلقد جاء الدين الإسلامي الحنيف، آمراً بعامة العقائد الحقة، بدلائلها والعبادات الصحيحة براهينها، والأخلاق الفاضلة بتفاصيلها، حفظاً لصحة النفوس البشرية وسعادتها ، وناهياً عن كافة العقائد الباطلة، والعبادات الفاسدة، والأخلاق الذميمة، وقاية لأرواحهم من شرورها وشقائها.

وهناك آيات أخرى تعرضت لأمراض القلب نذكر منها الآيات التالية:

قال تعالى: ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ عَيْصَبِحُواْ عَلَىٰ مَا أَسَرُّواْ فِيٓ أَنفُسِمٍمْ نَادِمِينَ ﴾. (المائدة،٢٥)

(أي: فترى يا رسول الله الذين في قلوبهم شك ونفاق (يعني عبد الله بن أبي)،

يسارعون في موالاة اليهود ومناصحتهم، ومعاونتهم على المسلمين ).(١)

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِ مَ مَرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِ مَ وَمَا تُواْ وَهُمْ صَافَوْ اللهِ عَلَى اللهِ مَ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

قال تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلِقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتَنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُّ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَا ال

قال تعالى: ﴿ أَفِى قُلُوبِهِم مَّرَضُّ أَمِرَاتَا بُواْ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مَلَ الْوَلَيْهِ كَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ مِلْمُ أَوْلَئِهِكَ هُمُ اللَّهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهِمْ وَنَفَاقَ فِي نبوتك يا رسول الله؟ ). ((٣))

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضُ مَّاوَعَدَنَاٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَّاغُرُورًا ﴾. (الأحزاب، ١٢) (أي: الذين عندهم شك، أو ضعف في الإيمان). (٤)

وتعرضت آيات أخرى إلى أمراض الجسم ونذكر من هذه الآيات:

قال تعالى: ﴿ أَيَّا مَا مَعُدُودَتِ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِدَةً ثُمِّنَ أَيَّامٍ أَخَرُ وَعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٣، ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٥، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٧، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج ٨، ص ١٣٩.

وَلِتُكْمِلُواْ الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ اللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾. (البقرة، ١٨٤ - ١٨٥)

وقال تعالى: ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ إِنَّ أَخْصِرْتُمْ هَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْمَدْيَ وَلا تَعْلِقُواْ رُءُوسَكُور حَقَّ بَبُلُغَ ٱلْمُدَى مَحِلَّهُ فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ عَأَذَى مِن رَّأْسِهِ عَفِيْدَيَةُ مِّن صِيامٍ أَوْصَدَقَةٍ أَوْ لُسُكِ فَإِذَ آ أَمِنتُمْ هَن تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجَ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِن ٱلْمَدْيُ فَنَ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَامٍ فِي ٱلْحَجَ وَسَبْعَقِإِذَا رَجَعْتُمُ اللهَ عَشَرةٌ كَامِلَةٌ ذَالِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْ لُهُ وَكَا ضِرِى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَاتَقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْحِقَابِ ﴾. (البقرة، ١٩٦)

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمَا اللَّذِينَ ءَا مَنُوا لَا تَقَرَبُوا الصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ حَتَى تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَاجُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُننُم مِّ خَنَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَا مَدُ مِنْ مُن الْغَابِطِ أَوْ لَكَمْ شُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَاءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمُ وَأَيْدِيكُمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًا غَفُورًا ﴾ (النساء، ٤٣)

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَعَلَى ٱلضَّعَفَآءِ وَلَاعَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَاعَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَحِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ، مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَكِيلٍ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾. (التوبة، ٩١)

وقال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾. (النور، ٦١) (أي: ليس على العليل إثم). (١)

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مُرِضَّتُ فَهُوَ يَشَّفِينِ ﴾. (الشعراء، ٨٠)

(أي: أنه تعالى هو الذي يعافي السقيم من علته).(٢)

وعن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْتُلام، متحدثاً عن التقوى أنها الدواء:

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج٧، ص ٢٧٢

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج ۷، ص ۳۳٦

[وأشهد أن محمداً نجيب الله، وسفير وحيه ورسول رحمته، أما بعد: فإني أوصيكم بتقوى الله الذي ابتدأ خلقكم، وإليه يكون معادكم، وبه نجاح طلبتكم، وإليه منتهى رغبتكم، ونحوه قصد سبيلكم، وإليه مرامي مفزعكم، فإن تقوى الله دواء داء قلوبكم، وبصر عمى أفئدتكم، وشفاء مرض أجسادكم، وصلاح فساد صدوركم، وطهور دنس أنفسكم].(١)

ومن دعاء الإمام زين العابدين ا

[اللهم لك الحمد على ما لم أزل أتصر ف فيه من سلامة بدني، ولك الحمد على ما أحدثت بي من علة في جسدي، فيا أدري يا إلهي أي الحالين أحق بالشكر لك، وأي الوقتين أولى بالحمد لك، أوقت الصحة التي هنأتني فيها طيبات رزقك، ونشطتني بها لابتغاء مرضاتك وفضلك، وقويتني معها على ما وفقتني له من طاعتك، أم وقت العلة التي محصتني بها، والنعم التي أتحفتني بها تخفيفاً لما ثقل على ظهري من الخطيئات، وتطهيراً لما انغمست فيه من السيئات، وتنبيهاً لتناول التوبة، وتذكيراً لمحو الحوبة بقديم النعمة، وفي خلال ذلك ما كتب لي الكاتبان من زكي الأعهال، ما لا قلب فكر فيه، ولا لسان نطق به، ولا جارحة تكلفته بل إفضالاً منك علي، وإحساناً من صنيعك إلي، اللهم فصل على محمد وآله، وحبب إلى ما رضيت لي، ويسر لي ما أحللت بي وطهرني من دنس ما أسلفت، وامح عني شر ما قدمت، وأوجدني حلاوة العافية، وأذقني برد السلامة، واجعل مخرجي عن علتي إلى عفوك، ومتحولي عن صرعتي إلى تجاوزك وخلاصي من كربي إلى عن علتي إلى عفوك، ومتحولي عن صرعتي إلى تجاوزك وخلاصي من كربي إلى وحك، وسلامتي من هذه الشدة إلى فرجك]. (٢)

ويقول المهاتما غاندي (ما من مرض إلا وسببه فكرة أو عاطفة تسيء إلى

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة للإمام علي بن أبي طالب عليه ، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين عليه ، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) غاندي: زعيم هندي.



هذه الموسيقا الكونية، وإلى هذا الانسجام).(١)

ويقول اللورد جيمس ماكينزي(٢): (الأمراض هي نتيجة عوامل مؤثرة طويلة الأمد، تبدأ في الحياة المبكرة، وتؤدي تدريجياً إلى إشباع الجسم بالسموم، فالغذاء الخاطيء، والحياة المليئة بالعادات السيئة والتفكير السلبي، هي الأسباب الرئيسية لهذا التدهور).

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي : (ولهذا قال : ﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَاءً ﴾ أي : يهديهم لطريق الرشد، والصراط المستقيم، ويعلمهم من العلوم النافعة ما به تحصل الهداية التامة، وشفاء لهم من الأسقام البدنية، والأسقام القلبية، لأنه يزجر عن مساوئ الأخلاق، وأقبح الأعمال، ويحث على التوبة النصوح، التي تغسل الذنوب، وتشفى القلب).(٣)

وعلامة مرض القلب عدوله عن الأغذية النافعة الموافقة إلى الأغذية الضارّة، وعدوله عن دوائه النافع إلى دوائه الضارّ، إنها أربعة أشياء، غذاء نافع ودواء شاف، وغذاء ضار ودواء مهلك.

والقلب الصحيح يؤثر النافع الشافي على الضار المؤذي، والقلب المريض بضد ذلك، وأنفع الأغذية غذاء الإيمان، وأنفع الأدوية دواء القرآن، وكلِّ منهم فيه الغذاء والدواء.

إن القرآن الكريم هو الشفاء التام من جميع الأدواء القلبية والبدنية، وأدواء الدنيا والآخرة، وما كلّ أحد يؤهل للاستشفاء به، وإذا أحسن العليل التداوي به، ووضعه على دائه بصدق وإيان، وقبول تامّ واعتقاد جازم واستيفاء شروطه، لم يقاوم الداء أبداً.

<sup>(</sup>١) رائد طليهات، الغذاء دواء، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) اللورد جيمس ماكينزى: طبيب.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن، ج ٤، ص ٤٠٣.

وكيف تقاوم الأدواء كلام رب الأرض والسماء، الذي لو نزل على الجبال لصدعها، أو على الأرض لقطعها، فما من مرض من أمراض القلوب والأبدان، إلا وفي القرآن سبيل الدلالة على دوائه وسببه والحمية منه، لمن رزقه الله عز وجلّ فهماً في كتابه الكريم.

قال تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُو شِفَآءٌ وَرَحْمُةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾. (الإسراء، ٨٢)

كما تكفل الدين بصلاح البشر من ناحية الروح، كذلك تكفل بهم من ناحية الجسم، فكانت في الدين حياة البشر وسعادته وتقدمه ورقيه، من الناحيتين الروحية والجسمية، وفي عالميه الدنيوي والأخروي، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْمِيبُكُمْ وَالَّهُ وَالدّيل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ لِللّهِ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْمِيبُكُمْ وَالدّيل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ لِللّهِ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يَحْمِيبُكُمْ وَاعْدِيبُواْ لِللّهِ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِما لا نفال، ٢٤)

وفي قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ, حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْرِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. (النحل، ٩٧)

علمنا مما تقدم كيف أن القرآن شفاء من الأمراض الروحية في العقائد الباطلة، أما كونه شفاء من الأمراض الروحية في العبادات الفاسدة، فإن العبادات الصحيحة بكل معانيها يجب أن تكون خالصة لله وحده لا شريك له، إذ أن الشرك بالله وعدم الإخلاص له في العبادة، من أكبر الأدواء والأمراض النفسية للإنسان. (١)

<sup>(</sup>١) عبد اللطيف البغدادي، الشفاء الروحي والجسمي في القرآن، ص ٤٣.



#### المبحث الثالث: الشفاء ومصادره

#### الشفاء لغة:

الشفاء دواء معروف، وهو ما يبرىء من السَّقم. (١)

والجمع أشفية.

استشفى: طلب الشفاء. (٢)

#### الشفاء اصطلاحاً:

قال الشيخ عبدالر حمن السعدي : ( فالشفاء : الذي تضمنه القرآن ، عام لشفاء القلوب، ولشفاء الأبدان من آلامها وأسقامها ).(٣)

#### مصادر الشفاء من المنظور الإسلامي

## أولاً \_ الشفاء في القرآن الكريم:

لآيات القرآن الكريم وسوره، خصائص شفائية لما يعاني الإنسان من أمراض وعلل، فكلّ مجتمع أخذ دواء دائه من القرآن الكريم، لابد أنه سيشفى مما أصابه من أمراض جسمية وروحية.

ولعل أجلى دليل على ذلك، هو عودة الناس إلى قرآنهم ودينهم، وتوجههم يكون أكثر عندما يكونوا أصفى روحانية، وأقرب من الله تعالى، والمريض غالباً ما يكون أكثر خضوعاً وخشوعاً لله، ويحسّ أنه في هذه المحنة بحاجة لله عز وجلّ،

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، ج ١٤، ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) محمد بن أبي بكر الرازي، مختار الصحاح، ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ج ٣، ص ١٢٨.

مثله كمثل المشرف على الغرق في عرض البحر، فبعد أن تحطمت سفينته، وأخذت الأمواج تتقاذف ما بقي من أخشابها المتكسرة، وابتعد عن شاطىء الأمان، عندها يرى نفسه أكثر خضوعاً لله، فلا أحد يراه في عرض البحر إلا الله سبحانه، ولا أحد يسمعه إلا الله سبحانه، ولا أحد يستطيع إنقاذه إلا الله سبحانه.

فعندها يدرك أنه لا منجى من الله إلا إليه، ولا مفر في هذه المحنة إلا الرجوع لله، فتراه وبحركة عفوية، يبدأ بالدعاء والترجّي لله، لكي يخلصه من محنته، ويقذف له قارب نجاة من عنده، فدعاؤه هو اعتراف منه على قدرة الله عز وجل، وقارب النجاة الذي سيرسله للغريق، بأن يهيىء له أسباب النجاة المختلفة.

نعم إن أكثر ما يكون الإنسان روحانية وخشوعاً، عندما يكون محتاجاً لله، ولأننا كلنا نحتاج إلى عطفه ورعايته، فلا يمكننا أن نفعل شيئاً إلا بعين الله وإرادته ومشيئته، فإلى أين نفر وأين نتجه، فلا بد من رجوعنا لله، فإليه المرجع والمآل.

وعودتنا للقرآن الكريم كونه دستور المسلم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ولم يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أشار إليها، وهو شفاء لصدورنا.

حيث قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمُةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾. (يونس، ٥٧)

وكثيرة الآيات التي تؤكد على أن القرآن الكريم فيه الشفاء.

قال تعالى: ﴿ وَلَوَّجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعَجِمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنُهُ ۚ رَّءَافَّ قُرَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَاءً ۗ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ٓءَاذَانِهِمْ وَقُرُّوهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّ أُوْلَئِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾. (فصلت، ٤٤)

### - من آيات الشفاء:

قال تعالى: ﴿ قَاتِلُوهُمُ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَصْرَكُمْ عَلَيْهِمْ



وَيَشَفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّؤْمِنِينَ ﴾. (التوبة، ١٤)

(أي: قاتلوا المشركين، يعذبهم الله قتلاً وأسراً بأيديكم، ويذلهم ويعِنكم أيها المؤمنون عليهم، ويريح صدور قوم مؤمنين ).(١)

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّ النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَّوْعِظَةُ مِّن زَيِّكُمْ وَشِفَآ الْمُعَلَقُ الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِللَّمُؤْمِنِينَ ﴾. (يونس، ٥٧)

(أي: لقد جاءكم كتاب من ربكم فيه موعظة لكم وشفاء لما في صدوركم من أمراض معنوية خبيثة).(٢)

وقال تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾. (الإسراء، ٨٢)، (أي: ننزل من القرآن ما هو شفاء لأمراض القلوب من العقائد الفاسدة والأخلاق الذميمة، التي تجلب إلى الإنسان الشقاء، وتحرمه خير الدنيا والآخرة، ورحمة للمؤمنين، حيث تعيد إليهم ما افتقدوه من الصحة والروحية والاستقامة الأصلية الفطرية، ولا يزيد الظالمين، بسبب كفرهم به، إلا خسر اناً على خسر ان ). (٣)

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ ﴿ ﴾ وَٱلَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ ﴾ وَإِذَا مُرِضَّتُ فَهُوَ يَشَفِينِ ﴾. (الشعراء، ٧٨\_٠٨)

(أي: أن الله سبحانه وتعالى، هو الذي خلقني ولا يزال يهديني إلى ما فيه سعادة حياتي في الدنيا والآخرة، هداية تكوينية وتشريعية، ويطعمني ويسقيني، وشفاء مرضى من عنده ).(٤)

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٥ ، ص ٢٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج ٥، ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٦، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج ٧، ص ٣٣٦.

وقال تعالى: ﴿ وَلَوَجَعَلْنَهُ قُرَءَانًا أَجْمِيًّا لَقَالُواْ لَوَلَا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ وَ عَرَبِيٌّ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدًى وَشِفَآءٌ ﴾. (فصلت، ٤٤) (أي: أن القرآن الكريم فيه الهداية والشفاء للمؤمنين). (١)

## ثانياً - الشفاء بتلاوة القرآن الكريم:

للقرآن الكريم نغمة بهيجة وشيقة، وهبت للنفس البشرية الهدوء، وصقلتها من الشوائب والأدران، فأضفت عليها قوة نورانية ساطعة، انطلقت بها إلى ما لا نهاية في سهاء المعنويات.

قال تعالى: ﴿وَرَقِلِٱلْقُرْءَانَتْرْتِيلًا ﴾. (المزمل، ٤)

وقد روي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْتُكُلُّ، في تفسير هذه الآية أنه قال: [بينه بياناً، ولا تهذه هذ الشعر، ولا تنثره نثر الرمل ].(٢)

إن هذه النغمة تمثل غذاء الروح، وتبشر بني الإنسان بالهناء، وتمنحهم السعادة والطهر والقداسة. (٣)

حيث أجريت تجارب في الجمهورية الإسلامية الإيرانية حول: دراسة مدى تأثير صدى القرآن الكريم في التخفيف من اضطراب المرضى قبل الفحوصات والإجراءات الطبية وبعدها.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ج ۹، ص ۲۹.

<sup>(</sup>٢) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٨٢، ص ٧.

<sup>(</sup>٣) معرفت ،الترنيمة في القرآن، ص ١٠.

<sup>(</sup>٤) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٩٢، ص١٩٠.



ولقد أثبتت نتيجة التجارب، الأثر الكبير لاستماع كلام الله المجيد في التخلص من حالة الاضطراب لدى المرضى.(١)

ولهذا نجد أن الآيات القرآنية تتبع نظاماً إيقاعياً ، ولحناً عذباً، وتفتقر سائر النصوص الأخرى للمرونة التي يمتاز بها القرآن الكريم ، في اتباع اللحن وقابليته على التأثير عند تلاوته، وبالنظر لهذه المميزات القرآنية، تتالت الوصايا المؤكدة من قبل أولياء الله لقراءة القرآن بأسلوب حسن وجميل.

وقد روي عن رسول الله الله الله الله الما القرآن بأصواتكم، فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حسناً.](٣)

وكان رسول الله الله الله صوت حسن، وكان الإمام على بن الحسين زين العابدين عَلَيْتُ حسن الصوت أيضاً، وإن السقائين إذا مروا عليه كانوا يقفون ليسمعوه. (٤)

وكثيرون هم القراء الذين غصت الألباب في بحر القرآن، وانسابت الأفئدة مع أمواج آياته إثر الاستماع لألحانهم الخلابة، وأصواتهم العذبة، وموسيقاهم السحرية، فكم من قارىء بديع الصوت انسابت دموع اللهفة من النواظر، وعمّت القلوب مشاعر الخشوع والخشية عند سهاعهم وهم يتلون كتاب الله العزيز. ويتمتع القرآن الكريم ببيان بليغ وقالب بديع ولحن رفيع، ولهذا ينبغي على قارئه أن يلتزم القواعد الدقيقة المطلوب تطبيقها أثناء التلاوة، بغية استبانة هذه المزايا فيه، والتأثير في نفوس المستمعين، مما يفتح أبواب قلوبهم على مصراعيها مرحبة

<sup>(</sup>١) على رضا نصر آبادي، دور القرآن الكريم، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٢) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٩٢ ، ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) المحمدي الري شهري، ميزان الحكمة، مجلد ٨، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) أمينة أديب قبيسي، القرآن ربيع القلوب وشفاء الصدور، ص ٤٦.

بهيمنة القرآن المعنوية المسخرة لها. وقد سئل رسول الله الله الناس أحسن صوتاً بالقرآن؟ قال: [من إذا سمعت قراءته رأيت أنه يخشى الله]. (١) فمن أهم الأمور بشأن تلاوة كتاب الله، هو تلاوته بلحن حزين ونغمة ممتعة، وأن نتباكى عند قراءته.

ولتآلف نغهات الآيات القرآنية، قدرة على إثارة الروح، وتمكننا من التمييز بين القالب القرآني وسائر أنواع القوالب، وهذا التآلف الدقيق الممتع، ناشىء عن تسلسل الألفاظ العذبة بنحو يشعر المستمع لتلاوة القرآن بدغدغة آياته البارع في أعهاق وجوده، فيمنح الروح انشراحاً وحيوية، تسير بها في عالم متزايد الروحانية، فيسمو الإنسان فيه درجة درجة، وهو يرتقي سلم الآيات القرآنية، حتى تكتسب روحه شأواً بعيداً من الرفعة، وهذه التوليفة الإبداعية لآيات القرآن الكريم، تتبع نظاماً في منتهى الدقة، يصل بالقرآن إلى ذروة الجهال والبراعة.

ويرى العلامة الطباطبائي تَعْلَلُهُ أَن الآيات القرآنية تتكرر بتتال وجمال وجاذبية عند تلاوتها، فتترنم في الأسماع بلحن عميق ومتجانس.

وأن القرآن الكريم يتمتع بطاقة تعبيرية، وقدرة نفوذية في النفوس تستحق غاية الاهتهام، ولهذا يسعنا أن نمثل القرآن بلحن عذب وأخاذ وشيق، يمنع التعب والملل عن الأسهاع بتاتاً مادمت تصغي لآياته. ثم يعلل العلامة الطباطبائي ذلك بأن السبب فيه يعود إلى العظمة والروعة وحسن الصدى الكامن في العبارات القرآنية، وكأنها تداوين مجسدة لموسيقي أصيلة، تداعب الأسهاع والنفوس التي تتغنى بها.

وانسجام الآيات القرآنية مع هارمونية الأصوات، يبلغ درجة تمكنه من تهدئة النفوس والأرواح. إن القرآن هو كتاب المسلمين المقدس، ولقد اتبع في بيانه القالب العربي.

<sup>(</sup>١) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٩٢، ص٩٢.



وتلاوة القرآن إن تمت بأسلوب صحيح وبصوت حسن، فإنها تبعث في القارىء والمستمعين روح السكينة.

وقد تطرقت الآيات القرآنية ذاتها إلى تأثيرها في تحسن حالة الأمراض الروحية والجسمية.(١)

## المبحث الرابع: الشفاء في تراث أهل البيت عليه

روي عن رسول الله ﷺ في (الحمد لله)- سبع مرات - [ شفاء من كل داء].(۲)

وروي عن رسول الله عليه: [ علمني جبرائيل عليه دواء لا يحتاج معه إلى دواء، يؤخذ من ماء المطر قبل أن ينزل إلى الأرض ثم يجعل في إناء نظيف و يقرأ عليه «سورة الحمد» إلى آخرها سبعين مرة و « قل هو الله أحد» والمعوذتين سبعين مرة، ثم يشرب منه قدحاً بالغداة وقدحاً بالعشي ]. (٣)

وروي عن رسول الله عليه : [ القرآن مأدبة الله فتعلموا مأدبته ما استطعتم، إن هذا القرآن هو حبل الله وهو النور المبين والشفاء النافع ].(٤)

وروي عن رسول الله ﷺ : [ إن هذا القرآن هو النور المبين والحبل المتين والعروة الوثقي والدرجة العليا والشفاء الأشفى والفضيلة الكبرى والسعادة العظمى ].(٥)

<sup>(</sup>١) على رضا نصر آبادي، دور القرآن الكريم في شفاء الجسم السقيم، ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٩٢ ، ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج٩٢، ص ٣١.

وروي عن رسول الله عليه : [ من لم يستشف بالقرآن فلا شفاه الله ].(١)

وروي عن أمير المؤمنين عليه الكتاب نوراً لا تطفأ مصابيحه، وسراجاً لا يخبو توقده، وبحراً لا يدرك قعره، ومنهاجاً لا يخبو توقده، وبحراً لا يدرك قعره، ومنهاجاً لا يضل نهجه، وشعاعاً لا يظلم ضوؤه، وفرقاناً لا يخمد برهانه، وتبياناً لا تهدم أركانه، وشفاء لا تخشى أسقامه، وعزاً لا تهزم أنصاره، وحقاً لا تخذل أعوانه، فهو معدن الإيان وبحبوحته، وينابيع العلم وبحوره، ودواء ليس بعده داء، ونور ليس معه ظلمة، وحبل وثيق عروته ].(٢)

وروي عن أمير المؤمنين علي المؤمنين العلم القرآن فإنه أحسن الحديث، وتفقهوا فيه فإنه ربيع القلوب واستشفوا به فإنه شفاء الصدور، وأحسنوا تلاوته فإنه أنفع القصص]. (٣)

وروي عن أمير المؤمنين علي الله والمعلموا أن هذا القرآن هو الناصح الذي لا يضل، والمحدث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن أحد إلا قام عنه بزيادة أو نقصان، زيادة في هدى أو نقصان من عمى، واعلموا أنه ليس على أحد بعد القرآن من فاقة ولا لأحد قبل القرآن من غنى، فاستشفوه من أدوائكم واستعينوا به على لأوائكم (شدتكم) فإن فيه شفاء من أكبر الداء وهو الكفر والنفاق والغي والضلال].

وروي عن أمير المؤمنين عليتكال : [عليكم بكتاب الله، فإنه الحبل المتين، والنور المبين، والشفاء النافع، والعصمة للمستمسك، والنجاة للمتعلق ]. (٥)

<sup>(</sup>١) الزمخشري، تفسير الكشاف، ج ٢ ، ص ٦٩٨.

<sup>(</sup>٢) عز الدين أبي حامد ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج ٢، ص ٥٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٥١٠.



وروي عن الإمام محمد الباقر عَلَيْتُلاِّ: [ إذا كانت بك علة تتخوف على نفسك منها، فاقرأ سورة الأنعام، فإنه لا ينالك من تلك العلة ما تكره ].(١)

وروي عن أبي عبد الله عَلَيْسَكِ : [ إن لكل شيء قلباً وقلب القرآن (يس)، فمن قرأ (يس) قبل أن يمسى كان في نهاره من المحفوظين والمرزوقين حتى يمسى ].(٢)

وروي عن أبي عبد الله علي الله علي [ من قرأ سورة الصافات في كل يوم جمعة لم يزل محفوظاً من كل آفة، مدفوعاً عنه كل بلية ]. (٣)

وروي عن الإمام الصادق عَلَيْسَكُلا: [من قرأ سورة الزمر في يومه أو ليلته أعطاه الله شرف الدنيا والآخرة وأعزه بلا عشيرة ولا مال ].(٤)

وروي عن الإمام أبي عبد الله عَلَيْتُكُلاِّ: [من قرأ سورة الطور جمع الله عز وجل له خير الدنيا والآخرة].(٥)

وروي عن رسول الله عليه: [ من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً ۲.(۲)

وروي عن الإمام على بن الحسين عَلَيْتُلا : [ من قرأ سورة الممتحنة في فرائضه ونوافله، امتحن الله قلبه للإيهان ونور له بصره ولا يصيبه فقر أبداً ولا جنون في بدنه و لا في ولده ].<sup>(٧)</sup>

وروي عن رسول الله عليه: [أفضل سورة أنزلها الله في كتابه الحمد ( أم

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٧، ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٤) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٨٩، ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٦) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ٤، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦، ص ١٤٢.

الكتاب)(١)، وهي شفاء من كل داء إلا السام، والسام الموت].(٢)

وروي عنه عَلَيْتُهِ : [ من قرأ «سورة المزمل» في العشاء الآخرة أو في آخر الليل كان له الليل والنهار شاهدين مع السورة ]. (٣)

وروي عنه ﷺ: [ من قرأ «سورة النازعات» لم يدخله الله إلا ريّان ولا يدركه في الدنيا شقاء أبداً، وروي أنها شفاء لمن سقي سماً أو لدغة ذو حمّة من ذوات السموم ].((٤٠))

وروي عنه عَلَيْكُلِّ: [ من قرأ «سورة ويل لكل همزة لمزة»، في فرائضه نفت عنه الفقر وجلبت إليه الرزق وتدفع عنه ميتة السوء].(٥)

وروي عنه على خميع أعدائه]. [ من قرأ «سورة إذا جاء نصر الله والفتح»، في نافلة أو فريضة نصره الله على جميع أعدائه]. (٦)

روي عن رسول الله على الإخلاص ].(٧)

وروي عن أبي جعفر الباقر عليه المنافر المنافرة : [ قراء القرآن ثلاثة : رجل قرأ القرآن فاتخذه بضاعة واستدر به الملوك واستطال به على الناس، ورجل قرأ القرآن فحفظ حروفه وضيع حدوده وأقامه إقامة القدح فلا كثر الله هؤلاء من حملة القرآن، ورجل قرأ القرآن فوضع دواء القرآن على داء قلبه، فأسهر به ليله وأظمأ به نهاره، وقام به في

<sup>(</sup>١) أم الكتاب: هي سورة الفاتحة.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦، ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٦، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) محمد حسين مغنية، مجربات الإمامية، ص ١٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص١٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص ١٦.

<sup>(</sup>۷) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج 3، ص 50.



مساجده، وتجافى به عن فراشه، فبأولئك يدفع الله العزيز الجبار البلايا ].(١)

# أولاً - الشفاء بمعرفة الله (عز وجل):

قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَافِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿. (فصلت، ٥٣)

وقال تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ مُ اللَّهُ وَقِين ١٠٠٠ وَفِي آنفُسِكُم ۚ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾. (الذاريات، ( 7 1\_ 7 .

روي عن رسول الله على: [أعرفكم بنفسه أعرفكم بربه]. (٢)

وروى عن الإمام على عَلَيْتُلاِّ: [من عرف الله كملت معرفته]. (٣)

وروي عن الإمام على عَلَيْتُلاَّ: [من عرف نفسه عرف ربه].(١)

وروي عنه ﷺ: [المعرفة بالنفس أنفع المعرفتين ].(٥٠)

فالمراد بالمعرفتين، المعرفة بالآيات الأنفسية، والمعرفة بالآيات الآفاقية.

وكون السير الأنفسي أنفع من السير الآفاقي، لعله لكون المعرفة النفسانية لا تنفك عادة من إصلاح أوصافها وأعمالها، بخلاف المعرفة الآفاقية، وذلك أن كون معرفة الآيات نافعة، إنها هو لأن معرفة الآيات بها هي آيات موصلة إلى معرفة الله سبحانه وأسمائه وصفاته وأفعاله، ككونه تعالى حياً لا يعرضه موت، وقادراً لا يشوبه عجز، وعالماً لا يخالطه جهل، وأنه تعالى هو الخالق لكلّ شيء، والمالك لكل

<sup>(</sup>۱) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٢، ص ٦٢٧.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٨، ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) عبد الواحد الآمدي، غرر الحكم، ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص ٢٣٢.

شيء، والربّ القائم على كلّ نفس بها كسبت، خلق الخلق لا لحاجة منه إليهم، بل لينعم عليهم بها استحقوه، ثمّ يجمعهم ليوم الجمع لا ريب فيه، ليجزي الذين أساؤوا بها عملوا، ويجزى الذين أحسنوا بالحسني.

إن هذه معارف حقة، إذا تناولها الإنسان وأتقنها مثلت له حقيقة حياته، وأنها حياة مؤبدة، ذات سعادة دائمة أو شقوة لازمة، وليست لاغية لاهية.

فالحياة التي يقدّرها الإنسان لنفسه، تمثل له الحوائج المناسبة لها، فيهتدي بها إلى الأعمال التي تضمن عادة رفع تلك الحوائج، فيطبق الإنسان عمله عليها، وهو السنة أو الدين.

فالنظر في الآيات الأنفسية والآفاقية، ومعرفة الله سبحانه بها، يهدي الإنسان إلى التمسك بالدين الحق والشريعة الإلهية.

وهذه هداية إلى الإيهان والتقوى، يشترك فيها الطريقان معاً، وهما الآفاق والأنفس، غير أن النظر إلى آيات النفس أنفع، فإنه لا يخلو من العثور على ذات النفس وقواها وأدواتها الروحية والبدنية، وما يعرضها من الاعتدال في أمرها أو طغيانها أو خمودها، والملكات الفاضلة أو الرذيلة، والأحوال الحسنة أو السيئة التي تقارنها.

واشتغال الإنسان بمعرفة هذه الأمور والإذعان بها يلزمها من أمن أو خطر، وسعادة أو شقاء، لا ينفك من أن يعرفه الداء والدواء من موقف قريب، فيشتغل بإصلاح الفاسد منها، والالتزام بصحيحها بخلاف النظر في الآيات الآفاقية، فإنه وإن دعا إلى إصلاح النفس وتطهيرها من سفاسف الأخلاق ورذائلها، وتحليتها بالفضائل الروحية، لكنه ينادى لذلك من مكان بعيد.

فالنظر في آيات الأنفس أنفس وأغلى قيمة، وأنه هو المنتج لحقيقة المعرفة فحسب.(١)

<sup>(</sup>١) ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مجلد ٦، ص ١٦٩.



وقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْتُلا : [ إن معرفة الله تعالى أنس من كل وحشة، وصاحب من كلّ وحدة، ونور من كلّ ظلمة، وقوة من كلّ ضعف، وشفاء من كلّ سقم ].(١)

#### ثانياً - الشفاء بذكر الله (عز وجل)

قال تعالى: ﴿ أَلَا بِذِكِ رَاسَّهِ تَطْمَينُ الْقُلُوبُ ﴾. (الرعد، ٢٨)

- كيف يطمئن القلب بذكر الله؟

إن الاضطراب والقلق من أكبر المصاعب في حياة الإنسان، والاطمئنان واحد من أهم اهتمامات البشر، وإذا ما حاولنا أن نجمع سعى وجهاد الإنسانية على طول التاريخ في بحثهم للحصول على الاطمئنان بالطرق الصحيحة والغير صحيحة، فسوف تتكون لدينا أفكار كثيرة ومختلفة تعرض تلك الجهود.

وبشكل عام ، الاطمئنان والاضطراب، لهم ادور مهم في سلامة ومرض الفرد والمجتمع، وسعادة وشقاء الإنسانية، وهذه مسألة لا يمكن أن نغفل عنها، ولكن القرآن الكريم، يبين أقصر الطرق، من خلال الآية الكريمة: ﴿ أَلَا بِذِكُر ٱللَّهِ تَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ﴾. (الرعد، ٢٨)

والمشكلة الوحيدة التي لم يستطع العالم العلمي والصناعي المتقدم على حلها لحد اليوم، هي مشكلة الهدوء الروحي، ففي كل يوم يزداد المبتلون بالأمراض النفسية والمستخدمون لأقراص الأعصاب، لا شيء يقوم بتهدئة الإنسان سوى ذكر الله والإيمان به والشوق إليه والتوكل عليه، ولا اطمئنان لقلب لا يذكر الله. (٢)

- عوامل القلق والاضطراب:

<sup>(</sup>١) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٨، ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) محسن قراءتي، الصلاة، ص ٤٦.

١- يكون الاضطراب مرّة بسبب ما يجول في فكر الإنسان عن المستقبل المظلم،
 فيحتمل زوال النعمة، أو الضعف والمرض.

فكلّ هذه الأمور تؤلم الإنسان، لكن الإيهان يستطيع أن يمحو آثار القلق والاضطراب، ويمنحه الاطمئنان في مقابل هذه الأحداث للسيطرة عليها وللتغلب على مشاكلها.

٢ وقد يقلق الإنسان بسبب ماضيه الأسود، ومن كثرة الذنوب التي ارتكبها وبسبب تقصيره، ولكن بالنظر إلى أن الله غفار الذنوب وقابل التوبة وغفور رحيم، فهذه الصفات تمنح الإنسان الثقة والاطمئنان.

٣ ضعف الإنسان في مقابل العوامل الطبيعية، ولكنه إذا تذكر الله، واستند إلى قدرته ورحمته، فهذه القدرة المطلقة لا يمكن أن تقف أمامها أية قدرة أخرى.

٤ ـ المؤمن بالله يعتقد أن الهدف من الحياة هو السير نحو التكامل المعنوي والمادي.

٥ يتحمل الإنسان كثيراً من المتاعب دون أن يشكره أو يقيّم أعماله أحد، مما يؤلمه، ويجعله باضطراب وقلق، وأما إذا علم أن هناك من يعلم بهذا السعي ويشكره عليه ويثيبه، عندها يزول القلق والاضطراب.

٦- الوهم وسوء الظن، من عوامل الاضطراب، أما الإيان بالله ولطفه المطلق
 وحسن الظن به، فهي عوامل تزيل حالة العذاب والقلق.

٧- الهوى وحبّ الدنيا، من أهم عوامل القلق والاضطراب، أما الإيهان بالله والالتزام بالزهد والاقتصاد، فهو ينهي حالة الاضطراب.

<sup>(</sup>١) ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مجلد ٧ ص ١٤.



٨ الخوف من الموت، ولكل الأعمار، بالاعتقاد أن الموت يعنى الفناء ونهاية كلُّ شيء، كما يقول الماديّون، لكن الإيمان بالله يمنحنا الثقة بأن الموت، هو باب لحياة أوسع، وأفضل من هذه الحياة، وبرزخ يمرّ منه الإنسان إلى دار فضاؤها رحب، وعندها يزول الاضطراب والقلق.

حيث يقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُو بُهُمٌ ﴾. (الأنفال، ٢)

إن القلق البناء الذي يحسّ به الإنسان تجاه مسؤولياته أمام الله هو المطلوب ولا بدّ منه، وهذا هو الخوف من الله.ذكر الله عز وجلّ نوعان، ذكر القلب وذكر اللسان، وليس المقصود من الذكر هو ذكر الله باللسان فقط ، فنقوم بتسبيحه وتهليله وتكبيره ، بل المقصود هو التوجه القلبي له ولعظمته وعلمه، وبأنه الحاضر والناظر.

وهذا التوجه هو مبدأ الحركة والعمل والجهاد والسعى نحو الخير، وهو سدّ منيع عن الذنوب، وهذا الذكر الذي له كلُّ هذه الآثار والبركات.(١)

ومن وصايا النبي على الإمام على المستلان: [ يا على، ثلاث لا تطيقها هذه الأمة، المواساة للأخ في ماله، وإنصاف الناس من نفسه، وذكر الله على كلّ حال، وليس هو: (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر)، ولكن إذا ورد على ما يحرم عليه خاف الله عز وجلّ عنده وتركه ].(٢)

وروي عن رسول الله عظية: [ ذكر الناس داء، وذكر الله دواء وشفاء]. (٣) وروى عن أمير المؤمنين عَلَيْتُكُمْ: [الذكر ذكران، ذكر الله عز وجل عند المصيبة،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، مجلد ٧، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) عباس القمى، سفينة البحار، مجلد ١، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٣) ميرزا حسين النورى، مستدرك الوسائل، ص ٢٨٦.

وأفضل من ذلك ذكر الله عندما حرّم الله عليك، فيكون حاجزاً].(١)

## ثالثاً - الشفاء بالوضوء:

روي عن رسول الله على إن الوضوء قبل الطعام وبعده شفاء في الجسد ويُمن في الرزق].(٢)

روي عن الإمام الرضا عليه أمر بالوضوء وبدىء به لأن يكون العبد طاهراً إذا قام بين يدي الجبار عند مناجاته إياه مطيعاً له فيها أمره، نقياً من الأدناس والنجاسة مع ما فيه من ذهاب الكسل وطرد النعاس وتزكية الفؤاد للقيام بين يدي الجبّار]. (٣)

إن للوقوف في محضر الحق جلّ وعلا، وللمناجاة مع قاضي الحاجات، آداباً لابد أن تلاحظ، فالسالك إلى الله لابد أن يتوجه في وقت الوضوء، إلى أنه يريد التوجه إلى المحضر المقدس لحضرة الكبرياء، فيشمّر ذيله بأن يسري الطهارة الظاهرية إلى الباطن، ويجعل قلبه مورداً لنظر الحق، بل منز لا لحضرة القدس ويطهره من غير الحق، ويخرج من رأسه التفرعن وحبّ النفس، الذي هو أصل أصول القذارات، كي يليق بالمقام المقدس.

وحيث إن للأعضاء المخصوصة للوضوء (الوجه واليدين والرأس والرجلين) دخلاً في عبودية الحق تعالى، والعبودية تظهر من هذه الأعضاء، فلهذا وجب تطهرها.

فها هو محلّ للعبودية في محضر الحق تبارك وتعالى، لابد أن يكون طاهراً ومطهراً، والأعضاء والجوارح الظاهرية التي يكون لها حظ ناقص من تلك المعاني، لا تليق

<sup>(</sup>١) عباس القمي، سفينة البحار، مجلد ١، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه، ج ۱، ص ۳۶۷.

لذلك المقام من دون طهارتها، ومع أن الخضوع ليس من صفات الوجه على الحقيقة والسؤال والرغبة والرهبة والتبتل والاستقبال، ليس منها من شؤون الأعضاء الحسيّة، ولكن حيث إن هذه الأعضاء مظاهر تلك الأمور لزم تطهيرها، فعلى هذا فإن تطهير القلب الذي هو محل حقيقي للعبودية ومركز واقعى لتلك المعاني يكون ألزم، وبدون تطهير القلب، لو غسلت الأعضاء الصورية بسبعة أبحر ما تطهّرت، ولا توجد فيها لياقة لذلك المقام ، بل يكون للشيطان فيها تصرّ ف، ويكون المرء مطروداً من حضرة العزة.(١)

#### رابعاً - الشفاء بالصلاة:

طبيعة الصلاة، هي أنها تذكر بأقوى عامل وازع للنفس، وهو الاعتقاد بالمبدأ والمعاد، ففي الصلاة أثر كبير رادع عن الفحشاء والمنكر.

لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّكَافِةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَوَٱلْمُنكُرِ ﴾. (العنكبوت، ( { 0

فالإنسان الذي يقف للصلاة، ويكبّر، يرى الله أعلى من كلّ شيء وأسمى من كلُّ شيء، ويتذكر نعمه فيحمده ويشكره، ويثني عليه، وينعته بأنه رحمان رحيم، ويذكر يوم الجزاء، ويعترف بالعبودية له، ويطلب منه العون ويستهديه الصراط المستقيم، ويعوذ به من طريق المغضوب عليهم.

فلا شك أن يكون في قلب مثل هذا الإنسان وروحه حركة نحو الحق، واندفاع نحو الطهارة، ونهوض نحو التقوي، يركع لله، ويضع جبهته على الأرض ساجداً لحضرته، ويغرق في عظمته، وينسى أنانيته وذاتياته جميعاً، ويشهد بوحدانيته وبرسالة النبي على، ويصلى ويسلم على نبيّه، ويرفع يديه متضرعاً بالدّعاء ليجعله في زمرة عباده الصالحين، فجميع هذه الأمور تمنح وجوده موجاً من المعنوية،

<sup>(</sup>١) الإمام الخميني الله الآداب المعنوية للصلاة، ص ١٣٣.



و تكون سداً منيعاً بوجه الذنوب.

وقد روى عن رسول الله عليه: [ ... فإن في الصلاة شفاء ].(١)

إن الإنسان حين يتهيأ لمقدمات الصلاة، يطهّر نفسه، ويغسل وجهه ويديه، ويبعد عنه مسائل الحرام والغضب، ولا يمكن لأحد أن يصلي ولا تدع الصلاة فه أثراً.

نعم إن للصلاة تأثيراً عظيماً في شفاء أمراضنا الروحية والقلبية، ففيها العزوف عن كلُّ متعلقات الدنيا الفانية، والعروج في مناجاة رب العزة، والخضوع والتذلل لله عز وجل، وفيها الانقطاع عن كلّ ما يشغلنا من صغائر الأمور، والانطلاق نحو الكمال المطلق، عسى أن يصفى نفوسنا من الذنوب، وينقى أفكارنا من العيوب، فإن ذكر الله فيه حياة القلوب ودعتها، ولا شيء يبلغ مبلغه، فالصلاة معراج روح المؤمن، وهي وسيلة لغسل الذنوب والتطهر منها، وذريعة إلى مغفرة الله، فهي تدعو الإنسان إلى التوبة وإصلاح الماضي، ولذلك فإننا نقرأ في حديث رسول الله ﷺ: [ لو كان على باب دار أحدكم نهر، واغتسل في كلّ يوم منه خمس مرات، أكان يبقى في جسده من الدرن شيء؟! قلت: لا، قال: فإن مثل الصلاة، كمثل النهر الجاري كلم صلى كفرت ما بينهم من الذنوب].(٢)

وعلى هذا فإن الجراح التي تخلفها الذنوب في روح الإنسان، وتكون غشاوة على قلبه، تلتئم بضماد الصلاة، وينجلي بها صدأ القلوب.

إن الصلوات سدّ أمام الذنوب المقبلة، فهي تقوّي روح الإيمان في الإنسان، وتربي شجيرة التقوى في قلبه، ونحن نعرف أن الإيهان والتقوى هما أقوى سدّ أمام الذنو ب.

<sup>(</sup>۱) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ٦، ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج٣، ص٧.



ومن مظاهر الشفاء في الصلاة، أنها تحطم الأنانية والكبر، ففي كلِّ ركعة يضع جبهته على التراب تواضعاً لله، ويرى نفسه ذرّة صغيرة أمام عظمة الخالق، والصلاة وسيلة لتربية الفضائل الخلقية والتكامل المعنوي للإنسان، حيث تدعوه إلى ملكوت الساوات، وتجعله مشاركاً للملائكة بصوته ودعائه وابتهاله. لذلك نقرأ في تعبير الإمام الرضا عُلْكِيِّكِ": [الصلاة قربان كلّ تقيّ].(١)

كما أن الصلاة تعطي القيمة والروح لسائر أعمال الإنسان، لأنها توقظ فيه روح الإخلاص، وهي رمز للعلاقة والارتباط بين الخالق والمخلوق.

والصلاة تدعو إلى تطهير الحياة، وطهارة مكان المصلى ولباس المصلى وبساطه الذي يصلى عليه، والماء الذي يتوضأ به أو يغتسل منه. فإن من كان ملوثاً بالظلم والغصب والبخس في الميزان والبيع، وآكلاً للرشوة ومكتسباً أمواله من الحرام. كيف يمكن له أن يهيء مقدمات الصلاة؟! فعلى هذا فإن تكرار الصلاة خمس مرات في اليوم والليلة، دعوة إلى رعاية حقوق الآخرين.(٢)

# خامساً - الشفاء بأهل البيت عليه:

#### ١ - الشفاء بالصلاة على محمد وآل محمد عليه:

روي عن الإمام الصادق عَلَيْتُلا: [إذا ذكر النبيّ عَلَيْهُ، فأكثر وا الصلاة عليه فإنه من صلى على النبي صلاة واحدة، صلى الله عليه في ألف صف من الملائكة]. (٣)

ذرّة].(٤)

<sup>(</sup>١) العلامة الحلي، منتهى المطلب، ج٤، ص٩.

<sup>(</sup>٢) ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، المجلد ١٢، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) المحقق البحراني، الحدائق الناضرة، ج ٨، ص ٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٩١، ص ٦٣.



ويجب أن لا تكون الصلاة مجرد لفظ باللسان مع سهو الجنان، بل ينبغي للمصلي أن يستحضر في قلبه قداسة رسول الله عليه الله وأهل بيته المنتسخل، وأن يستشعر معنى الصلاة، فيدعو لهم من كل قلبه بعلو الدرجات وتضاعف الحسنات، وأن يعلم أنه كلما أكثر من الصلاة عليهم، ازداد منهم ومن الباري عز وجلّ، دنواً واقتراباً، فيكون له بهذا الشعور، دافعاً باتجاه تطهير النفس، لتزكو صلاته عليهم، ويكون أهلاً للتقرب منهم، فإذا كانت صلاتنا كذلك نلنا صلاة الرسول عليه، وانتفعنا

ومعنى صلاته علينا، هو دعاؤه لنا بالسلامة من الآثام، والسلامة من بلاءات الدنيا، ومن عذاب القبر، ومن أهوال يوم القيامة والنجاة من النار، وصلاة الله على رسوله، هي رحمته له، والثناء عليه، والتعظيم لشأنه (١).

## - كيفية الصلاة على النبي عليه النبي

يجب في الصلاة على رسول الله على أن أن مه الآل معه، فتقول (اللهم صلّ على محمد وآل محمد)، وأن لا نحصر الصلاة على الرسول فقط، وقد عرّ عنها النبي النبي الصلاة البتراء، وقد نهى عنها، فقد روى ابن حجر العسقلاني عن النبي على: [لا تصلوا على الصلاة البتراء، فقالوا: وما الصلاة البتراء؟ قال: تقولون اللهم صلّ على محمد وتمسكون، بل قولوا: اللهم صلّ على محمد وآل محمد آ. (۲)

ويقول العلامة الطبرسي، في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْ كُنُّهُ يُصُلُّونَ عَلَى ٱلنَّيَّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَءَ امَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾. (الأحزاب، ٥٦)

معناه : إن الله يصلي على النبي ويثني عليه بالثناء الجميل، ويبجله بأعظم

<sup>(</sup>١) عبد اللطيف البغدادي، الصلاة على محمد وآله في الميزان، ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، الصواعق المحرقة، ص ٨٧.



التبجيل، وملائكته يصلون عليه، ويثنون عليه بأحسن الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء.(١)

ويقول المحدّث الكاشاني: معنى صلاة الله تعالى على نبيّه على أبنيه الفاضة أنواع الكرامات ولطائف النعم عليه، وأما صلاتنا وصلاة الملائكة عليه، فهو سؤال وابتهال في طلب تلك الكرامات ورغبة في إفاضتها له، وأما استدعاء الرسول الصلاة من أمته، لأن الدعاء مؤثر في استدرار فضل الله ونعمته ورحمته، وما وعد الرسول من الحوض والشفاعة والوسيلة، وغير ذلك من المقامات المحمودة غير المحدودة، فالاستمداد من الأدعية، استزادة لتلك الكرامات.

فالصلاة على النبي وآله، لها ثلاث معان حسب المصلى، فإذا كان المصلى هو الله سبحانه وتعالى، فمعناها تنزيه النبيّ عن آفات غيره من المخلوقين، كالعيوب والنواقص الخلقية والأخلاقية، كما أن تسبيح الله سبحانه وتعالى، تنزيه عن الخلق مطلقاً.

ومن معانيها أيضاً إفاضة الرحمة من الله سبحانه وتعالى عليه، وإعلاء ذكره وزيادة ثوابه ورفع درجته، وإذا كان المصلى هو الملائكة، فمعناها: الثناء الجميل والتعظيم والدعاء.

وإذا كان المصلى هم المؤمنون، فمعناها: الدعاء له برفع الدرجات والفوز بالمقام المحمود والوسيلة، كما أن الصلاة على النبي وآله على من تمام الصلاة الواجبة.

وقد روي عن أبي عبد الله عليسم : [إن الصلاة على النبي عن أبي عبد الله علي الصلاة إذا تركها متعمداً فلا صلاة له].(٢)

وقد نظم الشافعي في هذا المعنى بيتين مشهورين:

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج ٨، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٦ ، ص ٤٠٧.

يا آل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنكم من لم يصل عليكم لا صلاة له وعن عبد الرؤوف المناوي، في كتابه فيض القدير، روى الطبراني قال:

[كل دعاء محجوب حتى يصلي على محمد وآل محمد].(١)

# - مِن الصلاة على النبي

اللهم صلّ على محمد كما حمل وحيك وبلغ رسالاتك، وصلّ على محمد كما أحلّ حلالك وحرّم حرامك، وعلم كتابك، وصلّ على محمد كما أقام الصلاة وآتى الزكاة ودعا إلى دينك.

## - مِن الصلاة على أمير المؤمنين عَلَيْكُ:

اللهم صلّ على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، أخي نبيك ووليه وصفيه ووزيره ومستودع علمه، وموضع سره وباب حكمته، والناطق بحجته، والداعي إلى شريعته وخليفته في أمته، ومفرّج الكرب عن وجهه، قاصم الكفرة، ومرغم الفجرة.

#### - مِن الصلاة على السيدة فاطمة الزهراء الله الماء الماء

اللهم صلَّ على الصديقة فاطمة الزكية، حبيبة حبيبك ونبيك وأم أحبائك وأصفيائك، التي انتجبتها وفضلتها واخترتها على نساء العالمين.

وهناك صلوات على الحسن والحسين وباقي الأئمة الاثني عشر على واردة في كتاب الاستشفاء بأهل البيت. (٢)

<sup>(</sup>١) صادق الحسين الشيرازي، أهل البيت في القرآن، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) الناصري، الاستشفاء بأهل البيت، ص ١١٣.



## ٢- الشفاء بمعرفة أهل البيت ﷺ:

وتنبع أهمية معرفة أهل البيت المُتَلِين من كونها مقدمة لمعرفة الله سبحانه وتعالى، فقد روي عن أمير المؤمنين عَلَيْتُكُلِّهُ: [ من عرفني وعرف حقى فقد عرف الله]. (١)

وكما جاء في الزيارة الجامعة عن الإمام الرضا عَلَيْكُ إِنَّ اللَّهُ الرَّفِ عرف عرف عرف الله ومن جهلكم فقد جهل الله]. (٢)

فليس لأحد أن يعرف الله سبحانه وتعالى، إلا من خلال ما ورد عنهم، من بيان توحيده وصفاته، لأنهم أعرف الخلق بالله عز وجلّ.

يقول السيد عبد الله شبّر، في شرحه لـ ( محال معرفة الله ): المراد أنه لم يعرف الله حق معرفته إلا هم ، ولا يُعرف الله إلا بهم ومنهم، وكفي شاهداً بذلك ما ورد عنهم في بيان توحيد الله، وصفاته الجلالية والجمالية، ونعوته الثبوتيّة والسلبية، فمن عرفهم عرف الله.

ومن ثمار معرفة أهل البيت المنافقة أن المحبّ الموالي لهم، يجنى ثمار معرفتهم في الدنيا والآخرة، فمن ثمار معرفتهم، الحكمة وإجابة الدعاء، فمن عرفهم وعرف حقهم، جعل الله له عند الجهل حُلماً وعند الظلمة نوراً، ويجيبه قبل أن يدعوه، ويعطيه قبل أن يسأله.

كما أن نور الإمامة هو النور الحيوي لإنجاح عملية الاستشفاء بالقرآن الكريم، وذلك لتوهج النور وتخصيبه تخصيباً موجباً، وسر التكامل المبدئي لهذا النور، هو أن نؤمن بأصول الدين، أي الأصول الذي خلق عليها هذا النور من قبل رب النور، وأن هذه الأصول فيها أعمدة نور رئيسة ثلاثة، هي التوحيد والنبوة والإمامة، وأن هذه الحقيقة التي اكتشفت بالعلاج بالقرآن، هي حقيقة كان يتكلم

<sup>(</sup>١) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٢٦، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) عباس القمى، مفاتيح الجنان، ص ٦٤٧.



عنها الرسول عليه والأئمة الأطهار عليه في مجموعة من الأقوال المأثورة. (١)

فعن الإمام محمد الباقر عَلَيْتُهُ: [ النور والله الأئمة من آل محمد صلى الله عليه وآله إلى يوم القيامة، وهم والله نور الله الذي أنزل، وهم والله نور الله في السماوات وفي الأرض].(٢)

ويصف الله تعالى ذاته بالنور، في قوله تعالى: ﴿ أَللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَا وَاسْ وَأَلْأَرْضِ ﴾. (النور، ٣٥)

إن النور الإلهي هو نور عام، كما أن النور هو صفة الضوء، وليس هناك صفة غير النورانية المقتبسة من هذا النور، وهو الذي يفيض على السماوات والأرض.

يقول تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَٱللَّهُ مُتَّمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَٱلْكَفِرُونَ ﴾. (الصف، ٨) إذن هو صفة حتمية للتعبير عن الذات العلوية. (٣)

# ٣- الشفاء بذكر أهل البيت عليه

إن حياة القلوب بذكر أهل البيت، وبإحياء أمرهم.

وبعد أن التحق رسول الله عليه بربه، وجاء دور أهل البيت عليه الوريث الشرعيّ للكتاب والرسول، والمنصوص عليهم من قبل الله سبحانه وتعالى، لتحمّل المسؤولية، وأداء المهمة.

وإحياء أمرهم يكون بذكر فضائلهم ومناقبهم، وإبداء مظلوميتهم، وإثبات أحقيتهم، ونشر علومهم وتعاليمهم، و اتباعهم والعمل بوصاياهم.

وذكر أهل البيت عبادة، لأنه ذكر لله سبحانه وتعالى، فهو الدالّ عليه والمبلغ

<sup>(</sup>١) الحسيني، العلاج بالقرآن، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ١، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) مؤيد العابد، الظواهر الفيزيائية، ص ١٢٠.



عنه، وحجته على خلقه أجمعين، وكلّ أهل البيت نور واحد.

روي عن رسول الله ﷺ: [ما اجتمع قوم يذكرون فضل علي بن أبي طالب عَلَيْتُ ، إلا هبطت عليهم ملائكة السماء...]. ((١))

فذكر أهل البيت عَلَيْتُ شفاء: روى عن أمير المؤمنين عَلَيْتُهِ : [ذكرنا أهل البيت شفاء من الوعك والأسقام و وسواس الريب، وحبنا رضا الربّ تبارك وتعالى].(٢)

روي عنه عَلَيْتُكُمِّ: [ ... فإن الله عز وجل جعل ذكرنا أهل البيت شفاء للصدور وجعل الصلاة علينا ماحية للأوزار والذنوب، ومطهرة من العيوب، ومضاعفة للحسنات ].(۴)

#### ٤- الشفاء بمحبة أهل البيت ﷺ:

#### - حقيقة محبتهم:

قال تعالى: ﴿ قُلُلَّا أَسْئُكُم عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَودَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيْ ﴾. (الشوري، ٢٣)

وروي عن رسول الله على: [من مات على حب آل محمد، مات شهيداً، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات تائباً، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حب آل محمد، بشره ملك الموت بالجنة، ثمّ منكر ونكير، ألا ومن مات على حبّ آل محمد، يزف إلى الجنة كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها، ألا ومن مات على حب آل محمد، فتح له بابان إلى الجنة،.... ألا ومن مات على بغض

<sup>(</sup>۱) ميرزا حسين النورى، مستدرك الوسائل، ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) البرقي، المحاسن، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ١٢، ص ٣٩٢.

آل محمد، جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه، آيس من رحمة الله].(١)

إن حبّ أهل البيت عَلَيْ أَقُوام الإسلام، وشرط الإيهان، ومناط قبول الأعهال، وحبهم ليس مجرد لفظ يتلفظ به الإنسان، أو مجرد ادّعاء يدعيه، بل إن حبّ أهل البيت، انتهاء روحيّ وفكريّ وعاطفيّ وسلوكيّ. وعنه عَلَيْ (شيعتنا منا، خلقوا من فاضل طينتنا، وعجنوا بنور ولايتنا، يفرحون لفرحنا، ويجزنون لحزننا). (٢) ومن مقتضيات هذا الحبّ، اتباعهم والسير على نهجهم والأخذ بتعاليمهم وعدم مخالفتهم، وبغض أعدائهم وظالميهم، والصبر والثبات على مودتهم وموالاتهم. إن المحبّ لمن أحبّ مطيع.

## - محبّة أهل البيت علامة الإيمان:

روي عن رسول الله على: [إن الله تعالى، خلق الأنبياء من أشجار شتى، وخُلقت أنا وعلي من شجرة واحدة، أنا أصلها، وعلي فرعها وفاطمة لقاحها، والحسن والحسين ثهارها، وأشياعنا أوراقها، فمن تعلق بغصن من أغصانها نجا، ولو زاغ هوى، ولو أن عبداً عبد الله بين الصفا والمروة ألف عام ثم ألف عام ثم لم يدرك محبتنا أكبه الله على منخريه في النار]. (٣)

ويتفاضل الناس على قدر حبهم لأهل البيت على ومن أحبهم قبل الله صلاته وصيامه وقيامه واستجاب دعاءه.

وروي عن رسول الله ﷺ: [من رزقه الله حبّ الأئمة من أهل بيتي، فقد أصاب خير الدنيا والآخرة، فلا يشكن أنه في الجنة...].(١)

<sup>(</sup>۱) الزمخشري، الكشاف، ج ٣، ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) مرتضى الأبطحي، الشيعة في أحاديث الفريقين، ص ٥٠٨.

<sup>(</sup>٣) كفاية الطالب، ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) مشكاة الأنوار، ٨٦.



ومن فوائد محبة أهل البيت ﷺ، ينتفع به عند الموت، وعند القبر، ويوم الحشر .(١)

ومن فوائد محبة أهل البيت عليه الأمان من الفزع الأكبر، ومغفرة الذنوب وتبديلها إلى حسنات، والنجاة من النار، ودخول الجنة من غير حساب، والثبات على الصراط، فقد روي عن رسول الله على: [أثبتكم قدماً على الصراط، أشدّكم حباً لأهل بيتي].(٢)

والورع هو ضمانة الثبات، لذلك قالوا: لا تنال ولايتنا إلا بالورع.

إن حقيقة موالاة أهل البيت عليه الله أن نتخذهم كقدوة ومنهج، بأن نتبع أوامرهم، ونتخلق بأخلاقهم، ولا يكون ميل قلبي بدون ورع، ومن أراد حفظ محبتهم في قلبه، فليتق الله وليكفّ عن المعاصى، وأن لا يفعل ما فيه الخروج عن طاعتهم.

## ٥- الشفاء بالتوسل بأهل البيت ﷺ:

لقد أمرنا الله عز وجل أن نبتغي إليه الوسيلة، حيث قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَنِهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ تُفَلُّحُونَ ﴾. (المائدة، ٣٥)

الفلاح هو الفوز في الدنيا والآخرة، ولكي يفوز الإنسان ينبغي أن يؤمن بالله سبحانه وتعالى ويتقيه ويجاهد في سبيله، ويبتغي إليه الوسيلة.

فالوسيلة هي ما يتقرب به إلى الغير، وعنه عَلَيْتُلاِّهُ: [اتَّقُوا اللهَّ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ، قال: تقربوا إليه بالإمام].

<sup>(</sup>١) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٣١، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج ٨، ص ٦٩.

وعن الزهراء عَلَيْهَ الله الله الذي بنوره وعظمته ابتغى من في السهاوات ومن في الأرض إليه الوسيلة، فنحن وسيلته في خلقه ونحن آل رسوله]. (١)

وكما أنه سبحانه وتعالى، أمرنا أن نأخذ بالأسباب في الأمور الطبيعية، كذلك أمرنا باتخاذ الوسيلة للوصول إليه، فإذا كانت الفرائض والعبادات هي الوسائل إليه، فإن إحدى هذه العبادات والفرائض وربها من أهمها هي مودة أهل البيت الميتانية.

قال تعالى: ﴿ قُل لَّا آَسَنُكُ كُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَودَّةَ فِي ٱلْقُرْبِي ﴾. (الشوري، ٢٣)

نعم، إن الطلب من الله سبحانه وتعالى بشكل مباشر والانقطاع إليه شيء مطلوب ومرغوب، ولكنْ لقصورنا وتقصيرنا وإسرافنا على أنفسنا، أبعدنا أنفسنا عن الله سبحانه وعن قربه، فحين ندعوه ونسأله فبأي موجب يستجيب لنا، وقد شرط إجابته بطاعته وعدم معصيته، ونحن الذين قصرنا في طاعته وأسر فنا في معصيته.

إن التقوى والعمل الصالح من أهم الوسائل لنيل رضاه، ولكن ماذا يفعل العاجز المقصّر، لاسيما إذا وقع في الابتلاء ويريد الخروج.

فدعاء العبد المسيء، لن يكون كدعاء العبد المطيع، ودعاء العبد المطيع، لن يكون كدعاء النبي أو الوصي، بينها إذا اقترن دعاؤه بدعاء النبي ، فحتها يكون أوجه وأنجح.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهَ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَأَسْتَغُفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾. (النساء، ٦٤)

وقوله تعالى على لسان أولاد يعقوب: ﴿قَالُواْيَكَأَبَانَا ٱسۡتَغۡفِرَ لَنَا ذُنُوبَنَآ إِنَّا كُنَّا خَطِينَ ﴾. (يوسف، ٩٧)

<sup>(</sup>١) محمد بن جرير الطبرى، دلائل الإمامة، ص ١٠٩.



ويدل هذا على أن استغفار الرسول عليه لهم، إذا اقترن باستغفارهم، كان أنجح وأكثر قبولاً من استغفارهم منفرداً، وكذلك في طلب الحاجة والشفاعة، فيكرم الله سبحانه وتعالى عباده إكراماً لنبيه الله عباده

ولا بد من الإشارة بأنه لا ريب في أن مطلق الدعاء للغير ليس عبادة له، ولا مطلق الاستغاثة

والاستعانة به، عبودية له، ضرورة افتقار العباد في حاجاتهم، ونيل أمورهم العادية والعبادية، وذلك حسب قول العلامة المحقق الشيخ محمد علي الهمداني، ويتابع قائلاً ، كما أمر الله تعالى بالتعاون على البر والتقوى.

وكذا لا شبهة في أن مطلق الخضوع والانقياد، وخفض الجناح لغيره تعالى ليس بعبادة له، ومنافياً لتوحيد الله والإخلاص له سبحانه وتعالى.

فإذا كانت عقيدتنا في النبي عليه أنه حي، وأنه يسمع الكلام ويرد السلام، وأنه وجيه عند الله ، في الدنيا والآخرة، وأن أعمالنا تعرض عليه ويستغفر لنا فما المانع في أن نتوسل به إلى الله سبحانه وتعالى.

لقد كان رسول الله على علم أصحابه، أن يتوسلوا به بهذه الطريقة، ففي الحديث المشهور الذي صححه الحاكم عن عثمان بن حنيف، أن رجلاً ضريراً أتى النبي عليه فقال: ادع الله أن يعافيني، فقال النبي عليه: [إن شئت صبرت فهو خير لك، وإن شئت دعوت، وأمره أن يدعو بهذا الدعاء: «اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، يا محمد إني متوجه بك إلى ربي في حاجتي لتقضيها لي، اللهم شفعه فيّ «].(١)

ومن أدعية التوسل: التوسل برسول الله عليه: (بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم صلّ وسلم وزد وبارك على النبيّ الأميّ العربيّ الهاشميّ القرشيّ المكيّ

<sup>(</sup>۱) مستدرك الحاكم، ج٣، ص ٦١٥.

المدنيّ الأبطحيّ التهاميّ السيد البهيّ السّراج المضيء الكوكب الدّريّ ...).

والتوسل بأمير المؤمنين عليته (اللهم صلّ وسلم وزد وبارك على السيد المطهّر والإمام المظفر والشجاع الغضنفر أبي شبير وشبّر ...).

والتوسل بالسيدة فاطمة الزهراء على اللهم صلّ وسلم وزد وبارك على السيدة الجليلة الجميلة المعصومة المظلومة الكريمة النبيلة ...) والتوسل بالأئمة الاثنى عشر المنتخلال (١٠).

#### ٦- الشفاء بزيارة أهل البيت ﷺ:

إن لزيارة أهل البيت على من الأجر والثواب، إضافة ما لها من الراحة النفسية والروحية، ولا يقدرها إلا من عاشها ، وتشرف بزيارتهم، فلا وصف يفي متعة اللقاء، ولا تشبيه يمكن أن يقرب إلى الأذهان حلاوة القرب منهم، والتزود من معينهم السلسبيل. فقد روي عن رسول الله على أو زار ابنيك في زارني في حياتي أو بعد موتي، أو زارك في حياتك أو بعد موتك، أو زار ابنيك في حياتها أو بعد موتها ضمنت له يوم القيامة أن أخلصه من أهوالها وشدائدها حتى أصيره معى في درجتى ]. (٢)

فالجهادات تكتسب خاصية البركة إذا ما التصقت بأبدان الأنبياء الشريفة، وأن الأماكن تحل فيها البركة إذا ما عمّرت بعبادتهم، ولذلك حبّذ الشرع التعبّد في هذه الأماكن، وضاعف فيها الأجر، فالصلاة في مسجد النبيّ بأضعافها من الصلاة في غيره، وكذلك الصلاة في بيت المقدس ومسجد الكوفة ومسجد السهلة، فالصلاة في هيها بأضعافها من الصلاة في غيرها.

نعم، إن الصلاة والعبادة في هذه الأماكن مما يعتبر وسيلة للتواصل مع الأنبياء،

<sup>(</sup>١) الناصري، الاستشفاء بأهل البيت، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٤ ، ص ٥٧٩.



فهذا المكان عامر بأنفاس الأنبياء والأوصياء، وأنه كان مصلى ومسجداً لهم، حيث يكتنفه دفء الإيمان، فكيف بتراب دُسَّ فيه جسد النبيّ أو الوصيّ، وبضريح ضم قبر أحدهما، أن لا يكون محلاً لتنزل البركات والملائكة؟!.

بل وتكون منابع للفيوضات الربانية وحظائر للهيولات القدسية، ومقابس تعبئة، تزود الأمة بوقود الإيمان وطاقة العمل والجهاد، لذلك ترى الطغاة والجبابرة، يهدمون أو يخفون قبور رموز الجهاد والمقاومة، لئلا تكون مصادر شحن لعزائم المؤمنين تجاه الظلم والاستبداد.

قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمٍ لَا لَلَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾. (الحج، (41

والشعائر، جمع شعيرة، والشعيرة: هي العلامة، وتطلق أيضاً على المنسك، ولعلها سميت بالشعائر والمشاعر، لأنها مثيرة للمشاعر والأحاسيس النفسية، وبها أنها شعائر الله سبحانه وتعالى، فهي تثير مشاعر الإيهان والتقوى لدى نفوس المؤمنين.

ويقول السيد محسن الأمين: البقعة من الأرض تكون كسائر البقاع، فيدفن فيها نبيّ أو وليّ، فتكتسب شرفاً وفضلاً وبركة بدفنه لم تكن لها من قبل، ويجب احترامها وتحرم إهانتها لحرمة من فيها، ومن احترامها قصدها لزيارة من فيها. (١)

فنحن حينها نزور الرسول وأهل بيته ﷺ، إنها نزور الله في عرشه، وحينها نذكرهم ونصلي عليهم، إنها نذكر الله سبحانه ونسبّحه، وحينها نقف عند مشاهدهم وأضرحتهم الشريفة، إنها نستمد منهم طاقة الإيهان، وبسالة الشجعان، ونستلهم منهم إشعاع النبوة ووهج الإمامة.

إن زيارتهم المُنْ الله عنى فيها تعنى، تجديد العهد والبيعة لهم، واستلهام العبر،

<sup>(</sup>١) السيد محسن الأمين، كشف الارتياب، ص ١٠٧.

وإيقاظ الهمم، ويجب أن يبقوا أحياء وهم الأحياء عند ربهم في مشاعرنا وفي تفكيرنا وفي سلوكنا، ويجب أن لا يموتوا، وأن تبقى سيرتهم في النفوس حيّة، وتعاليمهم متبعة، وقيمهم مطبّقة وذكرهم باق. وصارت زيارتهم بعد مماتهم كزيارتهم وهم أحياء.

فقد روي عن رسول الله ﷺ: [ من حجّ وزار قبري بعد وفاتي كان كمن زارني في حياتي].(١)

ومع ما للزيارة من ثواب عظيم، ومغفرة لما تقدم وتأخر من الذنوب، ودخول الجنة، والنجاة من النار ومن أهوال يوم القيامة، إضافة لذلك قضاء الحوائج، وسعة الرزق، وطول العمر، ودفع السوء، والشفاء من الأسقام، وللتشافي بالزيارة، يقرأ هذا الدعاء:

#### ٧- الشفاء بالتربة الحسينية:

لقد خصّ الله سبحانه وتعالى الإمام الحسين عليك بخصائص كثيرة، نظير التضحية العظيمة التي أسداها لدين الإسلام.

إحدى هذه الخصائص، هي أن جعل في تربته الشفاء.

وللتربة الحسينية خواصّ أخرى، ومنها: أنها سبب لقبول الصلاة، والتسبيح

<sup>(</sup>١) كنز العمال، ج٨، ص ٩٩ (أخرجه الطبراني والبيهقي عن ابن عمر).

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، الوسائل، ج ١٤، ص ٤٩٠.



بها مضاعف الأجر، وهي أمان للميت من عذاب القبر، وأمان من كل خوف.

روي عن الإمام الصادق عَلَيْتُلاَّ: [إن الله تعالى جعل تربة جدّي الحسين عَلَيْتُلاَّ شفاء من كلّ داء، وأماناً من كلّ خوف...] (١)

روى عن أبي عبد الله عَلَيْتُلا : [في طين قبر الحسين عَلَيْتُلا ، الشفاء من كلّ داء، وهو الدواء الأكبر].(٢)

#### ٨- الشفاء بالتسمية بأسماء أهل البيت ﷺ:

إن لاسم الإنسان تأثيراً كبيراً ومهم على نفسيته، وإن حامل الاسم للشخصيات المعروفة، يشعر بالعلاقة الحميمية مع صاحب الاسم، خصوصاً إذا كان رمزاً من رموز الخبر والفضيلة، مما يشعره بالاعتزاز، حين مناداته به، كما يشعر بالارتباط بصاحبه، ويفرح حين تذكر فضائله ومناقبه.

إن التسمية بأسمائهم إلى جانب دلالتها على المحبة، لها مزايا وفوائد، أنها وسيلة للتذكير الدائم بهم.

ومن الفوائد أيضاً: حلول البركة في ذلك البيت، وتذهب الفقر وتستوجب التعظيم والتكريم.

## سادساً: الشفاء بالصدقة والدعاء

#### ١- الشفاء بالصدقة:

قال تعالى: ﴿خُذْمِنْ أَمُولِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّمِهم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم ۖ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنُّ أَهُمْ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيكُ ﴾. (التوبة، ١٠٣)

<sup>(</sup>١) محمد بن على الصدوق، الأمالي ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، الوسائل، ج ١٠، ص ٤١٠.



في الآية القرآنية مخاطبة لرسول الله ﷺ بأخذ الصدقة من أمو ال الناس، تطهيراً لهم وتكفيراً لسيئاتهم، فإن كانت هي الزكاة المفروضة، أو أخذ الصدقة من أموال هؤلاء التائبين، تشديداً للتكليف، فإنها تطهرهم عن دنس الذنوب ومن الرذائل الأخلاقية، وحب الدنيا وعبادتها، ومن البخل ومساوىء الأخلاق، وتزرع مكانها الحب والسخاء، ورعاية حقوق الآخرين في نفوسهم، وتزكيهم أنت بها، وفوق كل ذلك فإن المفاسد الإجتماعية، والانحطاط الخلقي والاجتماعي الذي يتولد نتيجة الفقر والتفاوت الطبقى الذي يؤدي إلى وجود طبقة محرومة، كل هذه الأمور ستقتلع بتطبيق هذه الفريضة الإلهية وأدائها، وهي التي تطهر المجتمع من التلوث الذي يعيشه ويحيط به، وكذلك تقوى التكافل الاجتماعي، ونمو وتطور الاقتصاد الإسلامي.

وعلى هذا فإن هذا الحكم مطهّر للفرد والمجتمع، ثم يدعو الرسول لمن يأخذ منه الصدقة، بقبول صدقاتهم، لأن دعواته مما تسكن نفوسهم إليه، وهي رحمة لهم ووقار وتثبيت وطمأنينة.(١)

وقد روي عن رسول الله عليه: [ الصدقة تمنع ميتة السوء ].(٢)

فمن تصدق، حفظ من البلاء والمحن.

وروى عن رسول الله عليه: [ إن الصدقة وصلة الرحم تعمران الديار وتزيدان في الأعمار].(٣)

وروي عن أبي عبد الله علي الله علي : [ داووا مرضاكم بالصّدقة].(٤)

<sup>(</sup>١) ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مجلد ٦، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج ٩، ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٤) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، صدر نفسه، ص ٤٢٦.



حيث إن الصدقة تقارن بالتوبة، لما أن التوبة تطهر وإيتاء الصدقة تطهر، فالتصدق بصدقة توبة مالية، كما أن التوبة بمنزلة الصدقة في الأعمال والحركات.

وروي عن الإمام الصادق علي الله : [من تصدّق في يوم أو في ليلة دفع عنه الهدم والسبع وميتة السوء].(١)

وروي عن العالم عليه : [ في القرآن شفاء من كل داء، داووا مرضاكم ىالصدقة].<sup>(۲)</sup>

#### ٢- الشفاء بالدعاء:

#### - حقيقة الدعاء:

إن الدعاء في حقيقته محاولة بشرية للالتحاق بموجود غير مرئي ، يتمثل بخالق الكون، منير عقول الناس جميعاً ودليلهم ومنقذهم. وهو فعل أسمى من النطق بعبارات معينة، فالدعاء الحقيقي هو حالة عرفانية يهتدي من خلالها الإنسان بملء وجوده نحو الله سبحانه وتعالى.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أُدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُرُ ﴾. (غافر، ٦٠)

إن في هذه الآية وعد من الله سبحانه وتعالى لعباده بالإجابة، وهو لا يخلف الميعاد، ولكن بشرط أن يدعوه، والدعاء لا بد أن يكون دعاءً حقيقياً.

وحقيقة الدعاء، هو الشعور بالحاجة والاضطرار إلى الله سبحانه وتعالى وحده، واليأس من كل الأسباب الطبيعية في تحقيق الغاية، وإن كانت ترى صحّة مقدماتها وحتمية نتائجها، كدعاء الغريق، الذي يركب البحر ويوشك أن يغرق، حين يحيط به الموج من كل مكان، وتصبح السفينة في خضم الماء وتلاطم الأمواج

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٢) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٩٨.

واشتداد العواصف كريشة في مهب الريح، فيوقن حينها بالهلاك، وييأس من كل شيء ولا يتعلق قلبه بأحد إلا الله عز وجلّ.

قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُونِ اللَّهِ وَٱلْبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنْهُمُ أُحِيطَ بِهِمْ ذَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَيِنْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَلَاهِ عَلَىٰكُونَ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾. (يونس، ٢٢)

إن الإنسان حين تلمّ به ملمّة لا يتجه إلى الله سبحانه وتعالى مباشرة، بل تراه يطرق الأبواب، ويبحث عن الأسباب إلى أن يوقن بانسداد كلّ الأبواب، ويصل إلى اليأس من حوله وقوته، وحول وقوة المخلوقين.

ويقول الشهيد دستغيب: (إن من شروط الدعاء التوجه الخالص لله تعالى، بحيث لا يرى العبد سبباً في التأثير والإجابة وقضاء الحاجة غير الله سبحانه وتعالى، وينبغى للداعى أن يتوجه قلبه إلى الله).

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّى قَرِيثُ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾. (البقرة، ١٨٦)

وبذلك ينبغي للداعي أن ينقطع إلى الله تعالى ويضطر إليه، فتستجاب دعوته، كما وعد الله تبارك وتعالى بذلك في قوله: ﴿ أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَادَ عَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوْءَ ﴾. (النمل، ٦٢)

فينبغي على الداعي والمتوسل إلى جانب مراعاته آداب الدعاء ومستحباته، أن يكون ذلك بحرقة قلب، كحال الغريق الآيس من النجاة ومن نجدة أحد إلا الله تعالى، ولا يقول (يا الله)، إلا من أعهاق أعهاقه.

ويقول العلامة محمد تقي جعفري (ره): إن توجه الإنسان نحو ربنا العظيم في جميع الأحوال يعد في الواقع أمراً في منتهى القبول والاستحسان، إلا أن هذا

المبدأ لا يعني أن نترك مساعينا ونهمل نشاطاتنا لنتخذ من الدعاء وسيلة مادية ومعنوية لتحقيق مآربنا، فهذا وهم، لأن الدين الإسلامي أقام بنيانه على أساس الآية القرآنية التالية : ﴿وَأَنَ لَيْسَ لِلّإِنسَكِنِ إِلّا مَاسَعَىٰ ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُ مُسَوِّفَ يُرَىٰ الْآيَ فَهُ أَلُحَرُاءَ الْأَوْفَى ﴾. (النجم، ٣٩-٤١)

لقد نبذ الإسلام مثل هذا الإنسان الذي يتخلى عن النشاط ، ويريد مواصلة الحياة معتمداً الدعاء وسيلة لذلك.

إن من يعرف الله حق المعرفة ، يدرك بأن الله جعل هذه الدنيا مقراً للعمل، ووضع الوسائل اللازمة لذلك في متناول يد الإنسان، وأن الدعاء يهدف لاستحصال الوسائل غير المباشرة، ويفترض اللجوء إليه عند انقطاع السبل، فالدعاء لن يحوّل المستحيل إلى ممكن. (١)

فمن شروط مقدمات الدعاء، التقوى، أي الوفاء بعهد الله سبحانه وتعالى، فإننا إذا لم نستكمل شروط الدعاء والتي من أهمها طاعة الله عز وجلّ، فإنّ معنى الدعاء لم يتحقق حتى نحصل على الإجابة، فلا يعتبر الداعي من غير الطاعة داع، والله سبحانه وتعالى وعد بالإجابة لمن يدعوه.

لذلك روي: (الدَّاعي من غير عمل كالرَّامي بلا وتر).

وقد روي عن هشام بن سالم، قال: قلت للإمام الصادق عَلَيْتُهُ : يا ابن رسول الله، ما بال المؤمن إذا دعا ربها لم يستجب له وقد قال الله عز وجلّ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي ٓ أَسۡتَجِبُ لَكُرُ ﴾؟! (غافر، ٦٠)

فقال عَلَيَكُافِ: [ إن العبد إذا دعا الله تبارك وتعالى بنيّة صادقة، وقلب مخلص، استجيب له بعد وفائه بعهد الله عز وجلّ، وإذا دعا الله بغير نيّة وإخلاص، لم يستجب له.

<sup>(</sup>١) علي رضا نصر آبادي، دور القرآن الكريم في شفاء الجسم السقيم ، ص ١٤٣

أليس الله يقول: ﴿وَأُونُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾..؟!. (البقرة، ٤٠)، فمن وفي وفي له]. (۱)

وأكد الإمام الخميني يَنْ على تأثير الدعاء في العبارات التالية:

لا يتم استحصال نتاج أي من المعالجات الإلهية والتضرع بالشؤون الموضوعية، إلا عندما تفقد الطبيعة والوسائل الطبيعية وهي جميعاً من صنع الله وتجليات القدرة الإلهية \_ فاعليتها وتعجز عن مد يد العون، ولا تجدي معالجة الأطباء ووصفاتهم الطبية نفعاً، ففي مثل هذه الأحوال فتح الله باب الأمل بوجه عباده لئلا ييأسوا من الله والوسائل الغيبية، فعندئذ يتقبل أحياناً هذا الاستمداد بشروط، والأمر لا ينم عن أن الله العليم يشل نظام الطبيعة ويخل بسننها الراسخة، وليس هناك ثمة منافاة بين اللجوء للوسائل الطبيعية ومراجعة الأطباء، من جهة، والتضرع إلى الله العليم من جهة أخرى، لأن السنن الطبيعية هي من مظاهر قدرته عز وجل، فإنه هو الذي منح الأدوية جميعها خصائصها. (٢)

#### - ومن شروط الدعاء:

1- التوجه والإقبال، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْكُلِّذِ: [ إن الله عز وجلّ لا يستجيب دعاء بظهر قلب ساه، فإذا دعوت فأقبل بقلبك ثمّ استيقن الإجابة]. (٣)

"٢- البدء بتمجيد الله سبحانه وتعالى، فقد روي عن الإمام الكاظم على الله الله الله على الله عل

<sup>(</sup>١) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج٥، ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) على رضا نصر آبادي، دور القرآن الكريم في شفاء الجسم السقيم، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) ابن شعبة، تحف العقول، ص ٤٠٣.



"م- الإقرار بالذنب، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْكُلانيِّ: [إنها هي المدحة ثم الثناء، ثم الإقرار بالذنب ثم المسألة، إنه ما خرج عبد من الذنب إلا بالإقرار].(١)

#### - آداب الدعاء:

1- تحرّى أوقات الدعاء، كليلة الجمعة، وليلة القدر، وليلة النصف من شعبان، وغيرها.

روي عن الإمام الصادق علي الغير [اغتنموا الدعاء عند أربع: عند قراءة القرآن، وعند الأذان، وعند نزول الغيث، وعند التقاء الصفين للشهادة].(٢)

"٢- تحرّي أماكن الدّعاء، كبيت الله الحرام، وعند حرم رسول الله الله الله وعند المشاهد المقدسة للمعصومين المقطلان.

"- تحرّي حالات الدعاء، كحالة الخشوع ورقة القلب، والخوف والاضطرار والمرض.

وقد روى عن رسول الله عليه وأهل البيت عليهم الصلاة والسلام ما للدعاء من ضرورة لبقاء اتصال المؤمن مع خالقه.

حيث إن الله سبحانه وتعالى يحبّ الداعي المداوم على دعائه، والذي يلحّ في الدعاء لله عز وجلّ، والذي يقطع طلبه من المخلوق، ويبقى اتصاله مع الخالق والرازق والواهب والسميع البصير، فهو مالك الملك، والقادر على كل شيء، فحين يريد أن يرزقك ويعطيك لا يستطيع أحد أن يمنعك، وحين يسلبك شيء، فلا يستطيع الكون كله لو اجتمع أن يهبك ذرة واحدة، فهو المالك الحقيقي ، وهو المانع والرازق.

<sup>(</sup>١) عدة الداعي.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٧٧.

إن الأدعية والمناجاة الواردة عن أئمة أهل البيت عليهم السلام من أرقى وأعظم الدعوات، حيث إنها تحت كلام الخالق وفوق كلام المخلوق.

فدعوة الداعى وطلب الحاجة من الله عز وجلّ تستجاب ولو أبرم القضاء.

فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْتُلاهِ: [ الدعاء يرد القضاء بعدما أبرم إبراماً].(٢)

كما أن الدعاء ينقذ الداعي من أهوال كثيرة، وينجى من مخاطر غير متوقعة.

وقد روي عن الإمام أبي الحسن موسى علي : [عليكم بالدعاء، فإن الدعاء والطلب إلى الله عزوجل يرد البلاء وقد قدر وقضى فلم يبق إلا إمضاؤه، فإن دعا الله وسأل صرف البلاء صرفاً]. (٣)

ويكون المريض أكثر شفافية، ومحتاجاً إلى تقرب روحي يساعده في التخلص من سقمه.

ومن أراد أن يشكو همّه وغمّه ، فلا تكون الشكوى لمحتاج مثله، فهو قد يفاقم المشكلة أكثر، ولا يريد لك الخير إلا ستار العيوب وغفار الذنوب، فهو يستر

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٤٢٧.



نواقصك، والآخرون يجبون فضح أسرارك، فلا تشكو إلا لله، ولا تطلب إلا منه، ولا تدع إلا إياه.

وقد روي عن الإمام الباقر عن الصادق على الله عن كتم بلاء ابتلي به من الناس، وشكا ذلك إلى الله عز وجل كان حقاً على الله أن يعافيه من ذلك اللهء].(١)

ولا بد للإنسان مهم ارتفعت درجته، وارتقت عرفانيته، أن يظل متصلاً مع ربه بالمناجاة والدعاء، فالدعاء هو الوسيلة الفضلي للارتقاء بروحانية المؤمن، فلا يكل ولا يمل، فهو بين يدي رحمان رحيم، غافر الذنب وقابل التوب، ويدفع المكروه ويجيب دعوة المضطر والمكروب.

فقد روي عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله أدا نزل به البلاء]. (٢)

وروي عن الإمام الصادق علي [حمّ رسول الله هذا فأتاه جبرائيل علي الله علي الله علي الله الله يعوده وقال: باسم الله أرقيك وباسم الله أشفيك من كل داء يعنيك، باسم الله والله شافيك، باسم الله خذها فلتهنيك، بسم الله الرحمن الرحيم فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُوم]. (٣)

وكلنا محتاجون للكهال المطلق، ولا يسد نواقصنا إلا دوام الارتباط به عز وجلّ، فلا شافي إلا هو، ولا معافي إلا هو، فهو الطبيب وبيده العلاج.

وقد روي عن أبي عبد الله عَلَيْتُلا: [عليك بالدعاء فإنه شفاء من كل داء].(٤)

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٤) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٢، ص ٤٧٠.

وروي عن أبي عبد الله عَلَيْكُلاً: [يا منزل الشفاء ومذهب الداء، أنزل على ما بي من داء شفاء].(١)

عن حسين الخراساني قال شكوت إلى أبي عبد الله على وجعاً لي فقال إذا صليت فضع يدك موضع سجودك ثم قل: [بسم الله محمد رسول الله الشفائي يا شافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقياً، شفاء من كل داء وسقم]. (٢)

قال أبو عبد الله على الله عند قراءة كتاب الله عز وجل [اللهم ربنا لك الحمد أنت المتوحد بالقدرة والسلطان المتين ... ولك الحمد يا منزل الآيات والذكر العظيم ربنا فلك الحمد بها علمتنا من الحكمة والقرآن العظيم المبين ... اللهم وكها أنزلته شفاء لأوليائك وشقاء على أعدائك وعمى على أهل معصيتك ونوراً لأهل طاعتك]. (٣)

وعلى الداعي أن يكون صادقاً في دعائه، مفرغاً ما في قلبه من الحب والطاعة لله وحده، نابذاً كلّ شرك، ملبياً نداء ربه، مطيعاً لأمر مولاه ، لا يدعو سوى الله، ولا يطلب العون إلا منه.

وروي عن أبي عبد الله عَلَيْتُكُلاِّ: [عليك بالدعاء فإن فيه شفاء من كل داء].(١٤)

وروي عن الإمام الصادق عَلَيْكُلاً: [عليكم بالدعاء فإنه شفاء من كلّ داء، إذا دعوت فظنّ أنّ حاجتك بالباب ].(٥)

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ج ۲، ص ٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج ٢، ص ٥٦٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٥٧٣.

<sup>(</sup>٤) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج٥، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج٥، ص ١٨٩.



#### من أدعية الشفاء:

دعاء المريض لنفسه: فقد روي عن أبي عبد الله علي الله على الموضع الذي فيه الوجع وتقول ثلاث مرات: الله الله الله ربي حقاً لا أشرك به شيئاً، اللهم أنت لها ولكل عظيمة ففرّجها عني ].(١)

وروي عن أبي عبد الله عَلَيْكُلا: [ تضع يدك على الموضع وتقول: اللهم إني أسألك بحق القرآن العظيم الذي نزل به الروح الأمين وهو عندك في أم الكتاب لدينا لعلى حكيم، أن تشفيني بشفائك وتداويني بدوائك وتعافيني من بلائك (٣ مرات) وتصلى على محمد وأهل بيته]. (٢)

ويستحب للمريض أن يقول ويكرر: ( لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيى ويميت وهو حي لا يموت، سبحان الله رب العباد والبلاد، والحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه على كل حال، والله أكبر كبيراً كبرياء ربنا وجلاله وقدرته بكل مكان، اللهم إن كنت أمرضتني لقبض روحي في مرضي هذا فاجعل روحي في أرواح من سبقت لهم منك الحسني، وباعدني من النار كما باعدت أولياءك الذين سبقت لهم منك الحسنى ). (٣)

وروى عن الإمام الصادق عَلَيْتُكُلِّ: [تقول باسم الله وبالله كم من نعمة لله عز وجل في عرق ساكن وغير ساكن على عبد شاكر وغير شاكر، اللهم فرّج كربي وعجل عافيتي واكشف ضري ].(١)

وروي عن أبي عبد الله علام الله علي إذا شكوت وجعاً قل: [ باسم الله، ثم امسح يدك

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٤٢٩.

عليه وقل: أعوذ بعزة الله وأعوذ بجلال الله وأعوذ بعظمة الله وأعوذ بجمع الله وأعوذ برسول الله وأعوذ بأسهاء الله من شر ما أحذر ومما أخاف على نفسي ].(١)

## الشفاء في دعاء كميل بن زياد:

ورد في دعاء كميل لأمير المؤمنين على ﷺ: [يا من اسمه دواء وذكره شفاء].(١)

حيث قرن اسمه عز وجل بالدواء، وذِكره بالشفاء، فمن عاش حلاوة الإيمان، وأطاع الله كما طلب، وامتثل أوامره وابتعد عما نهى، وجد دواء قلبه عند محبوبه، فهو مولاه وخالقه وأعلم بخفاياه، فلا طبيب أعلم منه، ولا قريب أقرب منه، ﴿ يَعْلَمُ خَآيِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِي ٱلصُّدُورُ ﴾. (غافر، ١٩)، إنه أقرب إلينا من حبل الوريد، علام الغيوب، يعلم ما نظهر وما نبطن، وما يدور في خلدنا من هواجس وأفكار، وما توسوس به النفوس، فهو أعلم بأنفسنا منا، وقادر على كل شيء، فمن لهج لسانه مناجياً لربّه، يذكره في محراب صلاته، ولا ينساه في معاملاته مع الناس، يذكره دوماً وفي كل الأوقات، إذا جنّ الليل أو طلع الصباح، فيعيش عيش السعداء، ويجد عذوبة مناجاة ربه دواء لكل داء، وذِكره تعالى شفاء من كل علة وسقم، مع الأخذ بالأسباب، واستعمال كلّ ما توصل إليه الأطباء، فالدين والعلم لا يتعارضان، والدين يطلب من الإنسان أن يأخذ بها توصل العلم من تطور وتقدم، ولا يريدنا أن نغرق بالخيال ونترك الواقع، فللروحانيات دورها، وللواقع مجاله، والإنسان المتوازن مَن أخذ مِن هذا وذاك كلّ حسب الحاجة، فالإنسان مركب من عاطفة وعقل، فالأولى تسمو بروحانيته، وتصقل جوانحه، والعقل ينير له الطريق، ويسدد جوارحه لما فيه الفلاح والصلاح والنجاح.

قال الإمام الخميني مَنْ يَرُعُ : (إننا نفخر بأن الأدعية المنعشة التي تسمى القرآن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) عباس القمى، مفاتيح الجنان، ص ١٠٥.



الصاعد، تعود لأئمتنا المعصومين عليهم السلام ، إننا نفخر بالمناجاة الشعبانية، التي وردت عن أئمتنا ، ودعاء عرفة للإمام الحسين السِّيِّك والصحيفة السجادية زبور آل محمد ، والصحيفة الفاطمية).

لقد عادت التعاليم السماوية في عهدنا الحالي ، ورغم شتى التغيرات والتحولات والإبداعات والابتكارات التي أنجزت في حقول التجربة، والتكنولوجيا، والعلم والفلسفة، لتمسك في عصر تقدم العلوم وتطور الحضارات بمقاليد الأمور كما كانت في العهود الغابرة، وثلة كبيرة من العلماء في أيامنا هذه أيقنوا أن حاجة الإنسان إلى الدعاء، تماثل حاجته إلى الأوكسجين والماء، وقراءة دعاء كميل تجدى في إجابة الدعاء، وكفاية شر الأعداء، وفتح باب الرزق وغفران الذنوب.(١)

#### تطبيق عملي على الاستشفاء بالدعاء:

يقول الفيزيولوجي الجرّاح والباحث الفرنسي الدكتور كارل: إن الحاجة إلى الشعور الديني والعرفاني ، كالحاجة إلى الأوكسجين، إذ يتماثل دور التضرع وفاعلية الجهاز التنفسي نظراً لكون كل منهما عاملاً يدفع النفس البشرية للالتحاق بدائرة حدودها المألوفة وبمقرها الأساسي. والدعاء باعتباره نشاطاً حيوياً وفعلاً طبيعياً جسمياً روحياً يعد من مستلزمات تنامينا النهائي ولا ينحصر بالمستضعفين.

وتشهد الدراسات التاريخية أن الدعاء أمر قائم في الكون منذ بداية الخلق إلى الآن ، باعتباره حقيقة ملموسة ووسيلة يلجأ إليها عادة الهادفون لنيل الكمال.

ويدل ذلك على أن الغرب يعالح الكثير من مرضاه بالدعاء.

ويقول الدكتور كارل: كان الناس في الغرب وعلى مر العهود تقريباً يلجؤون إلى الدعاء وقد ارتسمت معالم الحضارات العريقة لكل من المجتمعات بناء على

<sup>(</sup>۱) عز الدين الجزائري، شرح دعاء كميل، ص ١٥.

. أساس الأدبان المتبعة فيها.

ومثل الدعاء على مر التاريخ حاجة أولية، فالشعور الروحي القدسي في الواقع كأي من النشاطات الأساسية التي يقوم بها الإنسان، ينبثق من أعهاق وجودنا.

أدت مؤسسة لورد الطبية خدمة عظيمة لعالم الطب بإثباتها فاعلية المناهج العلاجية، وللدعاء دور إعجازي، فقد لوحظ تحسن حالة مرضى مصابين بالسرطان، والتهاب الكلية، والجروح الجسمية، والتدرن الرئوي والعظمي. وتتهاثل وتيرة العلاج في هذه الحالات عادة، إذ يواجه المريض ألماً شديداً في الطور البدائي، ثم يشعر بالتحسن حتى تتلاشى أعراض المرض ويلتئم كل تلف أو ضرر جسمى.

ويرافق هذا النمط الإعجازي في الشفاء، ازدياد سرعة وتيرة العلاج الطبيعي بشكل واضح، إذ يتخذ سرعة لم يشهدها الجراحون أو الفيزيولوجيون.

ولا يشترط في مثل هذه الحالة لجوء المريض ذاته للدعاء، فقد تماثل للشفاء في مؤسسة لورد، أطفال لم يبلغوا مرحلة النطق بعد، فدعاء الفرد للآخرين أكثر استجابة من دعائه لنفسه.

ولقد هبطت نسبة المتهاثلين للشفاء في مؤسسة لورد خلال الأعوام الأخيرة، نظراً لافتقاد المرضى لذلك الجو المفعم بالصفاء والروحانية كما في السابق.

إذاً، الدعاء وسيلة شفاء تلقائية، شأنها شأن الدواء، وسيلة عامة مشتركة، بالطبع لا في جميع الأحوال، فالإنسان يستعيد سلامته بالدعاء أيضاً، كها تتحسن حالته إثر تعاطي الدواء، والدعاء وبغض النظر عن كونه ينبوع القدرة بالنسبة للمؤمنين، إلا أنه لا يعني إهمال سائر الوسائل الأخرى بل يؤدي معنى التصديق والإيهان بأن الله وحده الشافي، وفاعلية أي من الوسائل متأتية منه ولا حول ولا قوة إلا بالله.(۱)

<sup>(</sup>١) نصر آبادي ، دور القرآن الكريم في شفاء الجسم السقيم، ص ١٤٨.



وكان المسيح ابن مريم عَلَيْتُكُلِّ يطالب الحواريين وأنصاره بالتضرع إلى الله بغاية نيل احتياجاتهم. وأنفاسه الزكية وموهبته العلاجية كانت لا تؤدي دورها إلا عندما يستغاث لذلك.

وكان المسيح عَلَيْتُهُ يقول: [اطلبوا لتوهبوا، ابحثوا لتعثروا، اطرقوا الأبواب لتفتح بوجهكم].

وفي كنيسة روما الكاثوليكية بمدينة نيوتن التابعة لماساشوست، خولت مسؤولية الإجابة على خط هاتف خاص بدعاء، يردده خمسون شخصاً لركب المعوزين الطويل إلى Dorothy Rock . ويقول Dorothy : إن إيهاننا يوحي إلينا بأن الله قادر على إغاثتنا جميعاً وفي آن واحد.

ويتضمن سجل دعاء Dorothy مختلف أنواع المآسى والبلايا الإنسانية والأمراض المختلفة، كنوبات الجلطة القلبية، نزع الطحال، الإصابة بسرطان المعدة، الإدمان على المخدرات، المشاكل الأسرية كالعقم وترك الزوج والاختبار الحواري المهني.

وأجرى مركز (Arthritis) العلاجي في (Clear Water) التابعة لولاية فلوريدا، دراسة حالة (٦٠) مريضاً مصاباً بالتهاب المفاصل، وقد اختير هذا المرض بالذات نظراً لأعراضه الواضحة الجلية، كتورم المفاصل والألم الشللي، مما يوفر إمكانية مقارنة تحسن المرضى.

وأشر ف على ذلك الدكتور ( Dr. Dale Mathews) من كلية الطب بجامعة جورج تاون، وهو عضو في الكنيسة المشيخية البروتستانتية.

والدكتور Dale ما انفك يتضرع ويدعو بالشفاء للمرضى ومرافقيهم منذ سنين خلت، وقد هم مؤخراً لمعرفة ما إذا كان من شأن العلم أن يؤكد ويؤيد قدرة الدعاء أم لا. وصنف مرضاه إلى فريقين رئيسيين، ولجأ المرضى جميعاً ولمدة أربعة أيام إلى دعاء الاستعلاج، وفق التقاليد المسيحية القديمة، فنالوا الشفاء المسيحي عن طريق لمسة يد القساوسة.

كما انكبّ نصف عدد المرضى على الاستغاثة والدعاء لمدة ستة أشهر.

وتؤكد النتائج أن بعض المرضى قد شعروا خلال فترة قصيرة بظهور الآثار العجيبة للدعاء في أبدانهم، ويقول أحد المرضى: هنالك أمر مدهش وعجيب في هذا المكان وأنا معجب بهذا التغيير، فبعد أربع جلسات دعاء (لمسة يد القسيس)، انحسر عدد المفاصل المنتفخة من (٤٩) إلى (٨)، ثم زال الألم بعد (٦) أشهر، وغدا يشعر بأنه في غنى عن تعاطى الدواء.

لم يتوقع (Dr. Dale Mathews) أن يتماثل جميع المرضى للشفاء، بل كان جلّ ما يتمناه ، هو الحصول على الآثار البعيدة الأمد للدعاء. (١)

من خلال ما تقدم نستنج أهمية الدعاء في شفاء الأمراض، من قبل معتنقي أكثر الأديان السماوية، مع عدم ترك العلاج الطبي، واستخدام الأدوية والعقاقير، وربط المادي بالمعنوي، ليتكاملا ويحققا المبتغى والمطلب، بالتخلص من الأمراض والآفات.

## - دعاء عن الإمام المهدي عليه للشفاء من المرض:

[بسم الله الرحمن الرحيم، بسم الله دواء، والحمد لله شفاء، ولا إله إلا الله كفاء، هو الشافي شفاء، وهو الكافي كفاء، أذهب البأس برب الناس، شفاء لا يغادر سقاً، وصلى الله على محمد وآله النجباء].(٢)

<sup>(</sup>١) نصر آبادي، دور القرآن الكريم في شفاء الجسم السقيم، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٢) جنة المأوى، ص ٢٢٦.

#### المبحث الخامس: التأثير النفسي والسلوكي في الشفاء

## ١- التأثير النفسي

قال تعالى: ﴿ أَذْ هَبُواْ بِقَمِيصِي هَنذَا فَأَلْقُوهُ عَلَىٰ وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا ﴾. (بوسف، ۹۳)

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ أَلْقَىنَهُ عَلَى وَجْهِهِ عِ فَأَرْتَدَّ بَصِيرًا ﴾. (يوسف، (97

للحالة النفسية تأثير في شفاء المرضى، فكثير هم الذين تتحسن حالتهم الصحية، بمجرد مراجعتهم للطبيب، ويشعرون كأنهم زال عنهم الوهن، بمجرد تناولهم أول جرعة من الدواء، وحين يصل المريض إلى معرفة مرضه، ويتم تشخيص دائه، يبدأ التأثر عنده سلباً أو إيجاباً، وغالباً ما يرجع إليه نشاطه، وينفض غبار التعب عنه ، وينطلق في هذه الحياة، مجدداً همته وطاقته، ومن شدة حزن يعقوب عَلَيْتُكُلِّ، على فراق ابنه يوسف عَلَيْسُلام، ومن كثرة البكاء عليه، ابيضت عيناه وفقد بصره، وحين استنشق رائحة قميص يوسف عَلْيَسِكُلان ابنه وفلذة كبده، الغائب عنه طويلاً، والحبيب على قلبه، فعندما ألقى البشير القميص على وجه يعقوب عَلْيَتُكُلُّ، عاد إليه بصره بعد العمى، وشبابه بعد الهرم، وسروره بعد الحزن.(١)

ويستفاد من بعض الروايات أن هذا القميص لم يكن قميصاً مألوفاً، بل كان ثوباً من ثياب الجنة، وقد خلفه إبراهيم عَلَيْتُلا في آل يعقوب وأسرته ليكون ذكري له، وأن رجلاً كيعقو سَعْلِيِّتُ الذي كانت لديه شامة من (الجنة)، أحسّ برائحة هذا الثوب، الذي هو من ثياب الجنة. (۲)

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، الجزء ٥ ، ص ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) ناصر مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، المجلد ٧، ص ٢٦٦.

نعم إنها من رائحة الحبيب، التي تبشر بقرب اللقاء، ومن رائحة الجنة، فهي شفاء من كل الآلام، ودواء لكل الأسقام. يقول بعض العلماء: عند ظهور بعض الأمراض المعدية \_ كالطاعون \_ فإن أكثر الأفراد الذين يموتون بسبب المرض، إنها يكون سبب وفاتهم، هو القلق والخوف، والقليل يموت بسبب المرض حقيقة.

كما أن الكلام الحلو له تأثير على الحالة النفسية للإنسان، فالمنطق الجميل والذوق الرفيع، يداعب المشاعر ويثير الأحاسيس، حتى كان الكلام العذب مدعاة لتحسن الحالة الروحية، فقيل في الكتاب المقدس: [ الكلام الحسن شهد عسل، حلو للنفس، وشفاء للعظام ].(١)

#### ٢- الشفاء بالألوان

لحالة المريض النفسية تأثيرها في معالجة المرض والتخفيف من الآلام والأوجاع، وهناك عوامل كثيرة تؤثر على المريض سلباً أو إيجاباً، ومنها الألوان وتأثيرها على العامل النفسي.

فها أكثر ما يرد لفظ الخضرة في آيات القرآن الكريم، والتي تصف حال أهل الجنة، أو ما يحيط بهم من النّعيم، في جوّ رفيع من البهجة والمتعة والاطمئنان النفسى.

قال تعالى: ﴿ مُتَّكِئِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيّ حِسَانِ ﴾. (الرحمن، ٧٦) وقال تعالى: ﴿ عَلِيهُمْ شِيَابُ سُندُسٍ خُضُرُ وَإِسْتَثْرَقُ ﴾. (الإنسان، ٢١)

وقال تعالى: ﴿ يُحَلَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضَّرًا مِّن سُندُسِ وَ إِسْتَبْرَقِ مُّتَّكِينَ فِيهَا عَلَى ٱلْأَرَابِكِ نِعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا ﴾. (الكهف، ٣١)

الكتاب المقدس، ٢٤/ ١٦ ، ص ٩٥٦.



يقول (أردتشام)(١): إن تأثير اللون في الإنسان بعيد الغور، وقد أجريت تجارب متعددة بينت أن اللون يؤثر في إقدامنا وإحجامنا، ويشعرنا بالحرارة أو البرودة، وبالسرور أو الكآبة، بل يؤثر في شخصية الرجل، وفي نظرته إلى الحياة.

وبسبب تأثير اللون في أعماق النفس الإنسانية، فقد أصبحت المستشفيات، تستدعى الأخصائيين لاقتراح لون الجدران الذي يساعد أكثر في شفاء المرضى، وكذلك الملابس ذات الألوان المناسبة، وقد بينت التجارب أن اللون الأصفر، يبعث النشاط في الجهاز العصبي.

أمَّا اللون الأرجواني، فيدعو إلى الاستقرار، واللون الأزرق يشعر الإنسان بالبرودة، عكس اللون الأحمر الذي يشعر بالدفء.

ووصل العلماء، إلى أن اللون الذي يبعث السرور داخل النفس ويثر فيها بواعث البهجة وحبِّ الحياة، هو اللون الأخضر.

لذلك أصبح اللون المفضّل في غرف العمليات الجراحية، لثياب الجراحين والمرضات.

ومن الطريف أن نذكر هنا، تلك التجربة التي تمت في لندن، على جسر ( بلاك فرايار)، الذي يعرف بجسر الانتحار، لأن أغلب حوادث الانتحار، تتم من فوقه، حيث تمّ تغيير لونه من الأغبر القاتم، إلى اللون الأخضر الجميل، مما سبّب انخفاض حوادث الانتحار بشكل ملحوظ ، واللون الأخضر ، يريح البصر ، ذلك لأن الساحة البصرية له أصغر من الساحات البصرية لباقي الألوان، كما أن طول موجته متوسطة، فليست بالطويلة كاللون الأحمر، وليست بالقصرة كاللون الأزرق.(٢)

<sup>(</sup>١) أردتشام: أحد علماء النفس.

<sup>(</sup>٢) دياب وقزموز، مع الطب في القرآن، ص ٦١.

وذكرت ألوان أخرى في القرآن الكريم إلى جانب اللون الأخضر، كالأبيض والأصفر والأحمر والأسود:

فاللون الأبيض ذكر في الآية الشريفة:

قال تعالى: ﴿ وَنَزَعَ يَدُهُ فَإِذَا هِي بَيْضَآهُ لِلنَّظِرِينَ ﴾. (الشعراء، ٣٣)

واللون الأصفر ذكر في الآية الشريفة:

قال تعالى: ﴿قَالَ إِنَّهُ وَيَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَآءُ فَاقِعٌ لَّوْنُهَا تَسُرُّ ٱلنَّظِرِينَ ﴾. (القرة، ٦٩)

والألوان: الأبيض والأحمر والأسود، ذكرت في الآية الشريفة:

قال تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ - ثَمَرَتِ ثُخْنِلُفا ٱلْوَانَهَا وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ بيضٌ وَحُمَّرُ تُغَتَّكِفُ أَلْوَ نُهَا وَعَرَابِيبُ سُودٌ ﴾. (فاطر، ٢٧)

# ٣- التأثير السلوكي

#### - يقظة الفجر:

يحث القرآن على النوم المبكر والاستيقاظ منذ الفجر، وروي عن أمير المؤمنين بكورها].<sup>(۱)</sup>

وأثبت العلم أن هناك فوائد صحيّة يجنيها الإنسان بيقظة الفجر ومنها:

 ١- تكون أعلى نسبة لغاز الأوزون (O<sub>3</sub>) في الجو عند الفجر، وتقلَّ تدريجياً حتى تضمحل عند طلوع الشمس، ولهذا الغاز تأثير مفيد على الجهاز العصبي، ومنشط للعمل الفكري والعضلي.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل، ج١، ص١٥٤.



٢\_ إنَّ أشعة الشمس عند شروقها قريبة من اللون الأحمر، ومعروف تأثير هذا اللون المثير للأعصاب، والباعث على اليقظة والحركة، كما أن نسبة الأشعة فوق البنفسجية تكون أكبر ما يمكن عند الشروق، وهي الأشعة التي تحرّض الجلد على صنع فيتامينD.

٣\_ الاستيقاظ الباكر يقطع النوم الطويل، لأن الإنسان الذي ينام ساعات طويلة، وعلى وتيرة واحدة، يكون أكثر تعرضاً للإصابة بأمراض القلب، وخاصة مرض العصيدة الشرياني Atherosclerosis، ولعل الوقاية من ذلك، ومن إحدى الفوائد التي يجنيها المؤمنون الذين

يستيقظون في أعماق الليل متقربين لخالقهم بالدعاء والصلاة، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِ مُرسُجَّدًا وَقِيكُمًا ﴾. (الفرقان، ٦٤)

٤\_ تقول النظريات العلمية أن أعلى نسبة للكورتزون في الدمّ هي وقت الصباح، وأقلّ نسبة له تكون مساءً، و الكورتزون هو المادة السحرية التي تزيد فعاليات الجسم، وتنشط استقلاباته بشكل عام، ويزيد نسبة السكر في الدم الذي يزود الجسم بالطاقة اللازمة له.

لذا فإننا نجد أن المسلم الملتزم بتعاليم القرآن، هو إنسان نموذجي، حيث يستيقظ باكراً ويستقبل يومه بجد ونشاط، ويباشر عمله باكراً، وتكون إمكاناته الذهنية والنفسية والعضلية بأعلى مستوى، مما يؤدي لمضاعفة الإنتاج، كلّ ذلك في عالم ملؤه الصفاء والسرور والانشراح، ولو أخذ الالتزام طابعاً جماعياً، فسيغدو المجتمع المسلم مجتمعاً مميزاً وفريداً.



# تطبيقات سنن الشفاء

وفي هذا الفصل نستعرض عدة مباحث تطبيقات لسنن الشفاء، وهي الجانب الطبي وعلاقته بالشفاء، والجانب الغذائي وتأثيره على شفاء أمراضنا، والجانب الطبيعي ودوره في علاج أسقامنا، والغذاء الحيواني والنباتي ومما ذكر منهما في القرآن الكريم وفائدتهما في برء أمراضنا.

المبحث الأول: التأثير الطبي.

المبحث الثاني: التأثير الغذائي.

المبحث الثالث: التأثير الطبيعي.

المبحث الرابع: التأثير الحيواني.

المبحث الخامس: التأثير النباتي.

## المبحث الأول: التأثير الطبّي

لقد أتى القرآن الكريم على ذكر كثير من المواضيع الطبية التي لها علاقة بجسم الإنسان، وتؤثر على صحته، فيجب علينا أن نعرفها ونهتم بها ، للمحافظة على أجسامنا بعيدة عن الأسقام والأمراض، ومن الآيات التي سلطت الضوء على الجانب الطبّى:

# أولاً- الشفاء في عدم الإسراف

قال تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ وَلَا تُسُرِفُوا أَ إِنَّهُ وَلَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾. (الأعراف، ٣١)

الغذاء في اعتبار القرآن وسيلة لا غاية، فهو وسيلة ضرورية لا بد منها لحياة الإنسان، دعا إليها القرآن الكريم، وجعل الله في غريزة الإنسان ميلاً للطعام، ولكن يجب الاعتدال في الطعام والشراب، وعدم الإسراف، وكل زيادة في تناول الطعام تؤدي بالنتيجة إلى السمنة التي تساعد على الإصابة بأمراض كثيرة. (١)

وقال الطب الحديث: (إن الإنسان يحفر قبره بأسنانه). (٢)

<sup>(</sup>١) د. حميد النجدي، الإعجاز العلمي، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) نزيه القميحا، القرآن يتجلى في عصر العلم، ص ٥٢.

<sup>(</sup>۳) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج 17، ص 80

وللشره مضارّ على جهاز الهضم، كحدوث التخمة، وعسر الهضم، وتوسع المعدة وانفتالها، والمعدة الممتلئة بالطعام أكثر عرضة للتمزق، وكثرة الطعام تؤدي إلى همود في النفس، وبلادة في التفكير، وميل إلى النوم.

قال لقمان الحكيم: (يا بني إذا امتلأت المعدة، نامت الفكرة، وخرست الحكمة، وقعدت الأعضاء عن العبادة).

وروي عن أبي الحسن موسى عَلَيْتُكُمْ : [ليس من الحِمية أن تدع الشيء أصلاً لا تأكله، ولكن الحمية أن تأكل من الشيء وتخفف عنه الله عنه الشيء وتخفف الله عنه الله عنه الشيء وتخفف الله عنه الله عنه

ومن مضار الإسراف: السمنة Obesity، ويحصل نتيجة الإكثار من الطعام، وخاصة السكاكر والدهون. كما يؤهب لبعض الأمراض كتصلب الشرايين، والداء السكري، وفرط توتر الدم Hypertension.

والإفراط في تناول السكاكر الاصطناعية خاصّة، يسبب نخر الأسنان، والذين يعتمدون بشكل رئيسي على تناول اللحوم والحليب والجبن، يصابون بالحصيات الكلوية أكثر من غيرهم، ويصابون أيضاً بداء النقرس(٢).

## ثانياً- الشفاء بتناول الطيب وترك الخبيث:

هذاولم يغفل القرآن الكريم في الجانب الطبيّ، الذي يلمس حالات الإنسان، في مرضهم وصحتهم، فأمرهم أن يأكلوا من الطيب، و أن يجتنبوا الخبيث، ففي الأول عافيتهم، وفي الثاني سقمهم. وعرّفهم جسمهم، وما يحيط به من نظام دقيق لأجهزته المختلفة.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُواْ مِن طَيِّبَنِّ مَا رَزَقْنَكُمْ وَاشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن

<sup>(</sup>١) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٨، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) النقرس: هو داء الملوك (Gout)، حيث يسبب ألم مفصلي، وخاصّة في مفاصل القدم والإبهام، وأكثر المتعرضين له ممن يتناولون كميات كبيرة من اللحوم.

# كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾. (البقرة، ١٧٢)

ولقد أشار القرآن الكريم، إلى الطيّب من الطعام، وحرّم الخبيث منه، لحكمة لا يعلمها إلا الله، ولقد توصل العلم إلى اكتشاف بعض أسرارها.

قال تعالى: ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبِّيثَ ﴾. (الأعراف، (101

فالحلال من الطعام، طيب لذيذ، وما هو مستساغ وشهى فهو حلال، وما خبث من الطعام، فهو حرام ومنهي عنه، وما هو حرام، فهو منبوذ وخبيث، وفي اجتنابه وتركه صلاح وفلاح الإنسان.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَضَابُ وَٱلْأَزْلَهُم بِجُسُّ مِّنْ عَمَل ٱلشَّيْطَن فَأَجْتِنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَبَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَلَ أَنْهُم مُّننَهُونَ ﴿. (المائدة، (91\_9.

و ما حرّم الله شيئاً إلا لمصلحة، والضرر الذي يريد أن يبعده عنا أكبر من المنفعة المتوقعة، وهذه أمثلة على ذلك:

### ١- تحريم أكل الميتة:

لقد حرم الله تعالى، أكل لحم الميتة والدم ولحم الخنزير، وشرب الخمور، وغيرها من المحرمات، لحكمة يعلمها الله، لكن العلم والبحث العلمي توصل إلى حقائق كثيرة تقف على مفاسد ومضارّ هذه المحرمات على الصحة الغذائية ولما لها من سلبيات على المجتمع، ففيها ضرر شخصي واجتماعي.

# - حكمة التذكية الشرعية:

إن الدم بعد فقدان الحياة يصبح بحكم تركيبه من أصلح الأوساط لنمو

الجراثيم، بعد أن كان وسيلة الدفاع الكبرى ضدها أثناء الحياة، فالتذكية الشرعية تؤمن استنزاف دم الحيوان على أحسن وجه، بقطع أوردة الرقبة وشرايينها الكبيرة، أما الميتة فإنها تتعرض لتغيرات عديدة، فبعد ساعة من الموت، يرسب دم الحيوان إلى الأجزاء المنخفضة من جسمه مشكلة ما يسمّى بالزرقة الرمّية، وتتكاثر الجراثيم الهوائية ثم اللاهوائية، فتؤدي لتعفن الجثة وتفسخها، وينتج عنها مركبات ذات روائح كريهة، وأثر سام، وينتج غازات تؤدي لانتفاخ الجثة بعد عدة ساعات، فانحباس الدم يسرع التعفن، ويزيد من تكاثر الجراثيم.

### ٢- تحريم تناول الدم:

وحرّم تناول الدم Blood ، كونه يحمل سموماً وفضلات، كالبولة Urea، وحمض البول، والكرياتينين، وغاز الكربون CO, وينقل بعض السموم من الأمعاء والكبد لتعديلها.

# ٣- تحريم تناول لحم الخنزير:

ورد تحريم لحم الخنزير في أربعة مواضع من القرآن الكريم وهي:

قالتعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَمُ ٱلِّخِنزِيرِ وَمَآ أَهِلَ لِغَيْرِاللّهِبِهِ - وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَآ أَكَلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْنُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ ﴾. (المائدة، ٣)

حيث حرم الله تعالى، أكل لحم الميتة، وتناول الدم، ولحم الخنزير، وما ذكر عليه حين الذبح غير اسم الله عز وجل، ويحرم تناول لحم الحيوان الذي يموت خنقاً، الذي يموت بعد ضربه بعصا أو حجر، أو الميت بعد سقوطه، أو الميت بعد أن تعرض للنطح من بهيمة أخرى، أو ما تبقى من فريسة الحيوان، ثم استثنى عز وجل، ما ندركه حياً، فإنه يحل لنا بالذبح الشرعي، ويعود سبحانه للتحريم،

للذي يذبح على النصب(١).

قال تعالى: ﴿إِنَّمَاحَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أَهِلَ بِهِ- لِغَيْراً لللهِ ﴾. (البقرة، ١٧٣)

قال تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُفِي مَا أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَآ أَن يَكُونَ مَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ع

وكلمة (رجس) في الآية الكريمة، ذكر (ابن منظور) صاحب لسان العرب لها معان، وهي القذر، الحرام، الفعل القبيح، العذاب، اللعنة، الكفر.

فمن دعته الضرورة إلى تناول شيء من ذلك، فليأكل ولكن (غير باغ و لا عاد)، فلا يطلب أكل الميتة ولحم الخنزير وهو يجد غيرهما، و لا يتعدى حد الضرورة، وسد الحاجة.

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾. (النحل،

وأمّا الحكمة من تحريم لحم الخنزير، إضافة للامتثال لأمر الله عز وجل، فإن ما كشفه العلم من أضرار لحم الخنزير وكثرة الأمراض التي يسببها للإنسان، ومنها أن الخنزير ينقل مرض الزحار الزقي والذي تسببه طفيلية الزقيات الكولونية Balantidium Coli، التي تعيش في أمعاء الخنزير، تسبب للإنسان الاسهال الشديد ثم الزحار المزمن، والمغص وفقدان الشهية والدوار والضعف العام والهزال. والداء البريمي اليرقاني النزفي، وشريطية السمك العريضة، والأميبا النسيجية Eryspeloid، وحصبة الخنزير أو الشريطية المسلحة Taenia Cellulosac، وداء وشريطية لحم الخنزير أو الشريطية المسلحة Taenia Cellulosac، وداء

<sup>(</sup>١) النُّصُب: أحجار نصبها أهل الجاهلية حول البيت الحرام، ويذبحون لها.

الحويصلات الخنزيرية في الإنسان Human Cysticercosis ، حيث تتشكل الحويصلات الخنزيرية في أنسجة الإنسان المختلفة، كالقلب والعين والدماغ، وقد ثبت أن لمرض الديدان المثانية لدودة لحم الخنزير، ميلاً خاصاً للمخ، وهذا يرجح أنها السبب في نسبة كبيرة من حالات الصرع، وقد وجد بعض الباحثين باستخدام التصوير بالأشعة، أن نسبة من الحالات التي سبق تشخيصها بأنها أورام في المخ، هي في الحقيقة مثانات دودة لحم الخنزير، وإصابات المخ تتفاوت بين صداع قاس إلى شلل عضوي جزئي إلى دوار واضطرابات عصبية ونفسية تتخذ أحياناً مظاهر هستبرية، وإذا ماتت المثانات انطلقت منها توكسينات سامة، ودودة شعرية Trichinella Spiralis، حيث تصيب الإنسان نتيجة تناول لحم الخنزير غير المطهى جيداً، وتعيش الدودة البالغة منها في الأمعاء الدقيقة للإنسان، وتخترق أنثاها جدار الأمعاء مارة بالقلب والرئتين حتى تستقربين ألياف العضلات وتلتف حول نفسها متخذة شكلاً حلزونياً، وحينها يأكل الإنسان من اللحم المصاب تخرج الديدان من حويصلاتها وتبلغ نضجها في يومين، وبعد أسبوع واحد تضع يرقاتها التي تستقر في أية عضلة من عضلات الجسم، وتكثر في عضلات الحجاب الحاجز والأضلاع والحنجرة واللسان والعين وعضلات الأطراف. وتضع الأنثى حوالي عشرة آلاف يرقة، وتظهر أعراض المرض في الأسبوع الثاني عادة بعد تناول اللحم المصاب، وتكون للأعراض عدة مراحل:

المرحلة الأولى: تتميز بالاضطرابات المعدية والمعوية، والإسهال الشديد المصحوب بحمى وضعف عام أحياناً.

المرحلة الثانية: التي تنتشر فيها اليرقات في الجسم حيث تكون غالباً قاتلة، وتتميز بانتفاخ الجفون وما تحت العينين وبآلام عضلية روماتزمية شديدة، يصحب ذلك حمى شبه مستمرة وعرق غزير وهذيان ونزف تحت الأظافر، وتوجد الرقات في السائل الدماغي الشوكي.



المرحلة الثالثة: المصاحبة لتكلس الحويصلات والتي تبدأ بعد ستة أسابيع من بدء العدوى تقريباً، حيث تشتد الأعراض السابقة وينتشر الارتشاح في الوجه والبطن والذراعين والرجلين ويصاب المريض بضعف عام شديد وطفح جلدي وفقر الدم ونزف في الأحشاء وتضخم في الطحال واضطرابات عصبية وعقلية، وتحدث الوفاة بعد ٤- ٦ أسابيع، ويقرر (لاباخ ١٩٦١) أن دودة لحم الخنزير الشريطية نادرة الوجود في البلاد التي لا يؤكل فيها لحم الخنزير كما في البلاد الاسلامية.(١)

ويعيش في جسم الخنزير أكثر من عشرين نوعاً من الطفيليات، وكثير منها نوعي خاص بالخنزير، وكثر من هذه الطفيليات تصيب الإنسان، وأهم الطفيليات المشتركة بين الخنازير والإنسان هي:

١) من الفيروسات والبكتريا: فبروسات مرض الكلب، والحمى الصفراء، سلالات من الأنفلونزا.

Y) من الترتوزوا « الحيوانات الأولية »: نوعان من التريبانوسوما، يسبب أحدهما مرض النوم الأفريقي، وهناك نوع من الأنتاميبا.

٣) من الديدان المفلطحة: التريه إتو دا أو الوشائع، وشائع الدم (البلهارسيا اليابانية)، وشائع الرئة (Paragoimus Westermani)، وشائع الكبد والأمعاء.

٤) الديدان شوكية الرأس: منها نوع يسمى:

.(Macracanthor Phynchus Hirudinaceus)

٥) الديدان الخيطية أو الاسطوانية: سلالة دودة الاسكارس:

(Iumbricoides Ascaris)

<sup>(</sup>١) دياب وقزموز، مع الطب في القرآن، ص ١٣٧.



٦) الحشرات والحلم: يصلح الخنزير عائلاً لعدد من الطفيليات الخارجية الخاصة بالإنسان، كأنواع البعوض والبرغوث والقمل وذبابة (تسي تسي) الناقلة لطفيليات مرض النوم وذباب الجلد، التي تصيب يرقاتها الفم والعينين والأذنين و الأنف. (١)

وعاد للظهور مجدداً أنفلونزا الخنازير، وبات ينقل الإصابة إلى الإنسان، وزيادة في خطورة هذا النوع من الأنفلونزا أنه إذا أصيب أي إنسان به، فيمكن أن ينقل الإصابة إلى إنسان آخر، حتى يكاد أن يصبح وباءً يسبب الإصابة والخطورة لعدد كبير من بني البشر.

### ٤- تحريم شرب الخمور:

أما الخمر (أم الخبائث)، فإنه يحتوي على مواد كيميائية كثيرة، وما يهمنا منها هو مادة الغول الإيتيلي Ethyl Alcohol، وصيغتها: (  $\mathrm{CH_{2}-CH_{2}-OH}$  )، وهي المادة الأساسية فيه، وهي السبب في جميع الأضرار الناتجة عن تعاطى الخمور بأنواعها، ففي تناوله أضرار كثيرة وأهمها:

أ\_ التسمم الغولي الحاد ( الشُّكر)، ب\_ التسمم الغولي المزمن ( الإدمان الغولي).

وأكثر الأجهزة تأثراً في حالة السُّكر هو الدماغ، وعمل الغول على الدماغ هو عمل مثبط Depressent، وغالباً ما يصاب الذين يتناولون الخمور بالتهاب المعشكلة الحاد، وقد يؤدي إلى الموت بتثبيط التنفس وتوقف القلب، اعتلال الأعصاب الغولي العديد، اعتلال الأعصاب الواحد، التهاب العصب البصري، داء الحصاف الغولي، تنكس قشرة المخيخ، تخريش مخاطية الفم والبلعوم، ضمور الحليهات الذوقية في اللسان، تشقق اللسان، سرطان اللسان، التهاب المري،

<sup>(</sup>١) د. حميد النجدي، الإعجاز العلمي، ص ٣٤.



إقياءات دموية غزيرة، سرطان المرى، التهاب المعدة السطحى الحاد، التهاب المعدة المزمن الضموري، سرطان المعدة، القرحة الهضمية، سوء الامتصاص المعوى، التهاب المعثكلة الحاد، تشمّع الكبد، اعتلال العضلة القلبية، وفقر الدم بعوز الحديد وغيرها من الأمراض.

وكثيراً ما يتعرض السكران إلى الاصطدام بسيارة أو يسقط في نهر أو حفرة، بسبب اضطراب حركته، ويتسبب في مشاجرات واعتداءات لا مبرر لها وارتكاب الآثام والفواحش والجرائم.

روي عن رسول الله الله في وصيته للإمام على الله الله الخمر كعابد وثن، يا على: شارب الخمر لا يقبل الله عز وجل صلاته أربعين يوماً، فإن مات في الأربعين مات كافراً، يا على: كل مسكر حرام وما أسكر كثيره فالجرعة منه حرام، يا على: جعلت الذنوب كلها في بيت وجعل مفتاحها شرب الخمر].(١)

وروى عن رسول الله عليه: [ لا شفاء في حرام]. (٢)

فلم يجعل الله تعالى في هذه المحرمات شفاء، حيث يكرهها العفيف النبيل ذو الذوق السليم، ويميل إلى الحلال الطيب، من مأكل ومشرب، فالله أعرف بأجسامنا، وهو الذي يختار لنا من الطعام أطيبه ومن الشراب ألذه، ومن العلاج أنجعه، ومن الدواء أنجحه.

وسئل الإمام أبو عبد الله علي عن شرب النبيذ كدواء قال: [ لا، ولا جرعة، ثم قال: إن الله عز وجل لم يجعل في شيء مما حرم شفاء ولا دواء ]. (٣)

فالنبيذ مثله كباقي المشروبات المحرمة، يظن البعض بأن فيه فوائد إلا أن الآية

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، من لا يحضره الفقيه، ج ٤، ص ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ١٦، ص ٤٣٨.

<sup>(</sup>٣) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٤١٣.

الكريمة، تؤكد على أن الضرر أكثر من النفع. لقوله تعالى ﴿ وَإِثْمُهُمَا آكَ بَرُمِن نَّفُعهما ﴾. (البقرة، ٢١٩)

وذكر البخاري في صحيحه عن ابن مسعود، أنه روي عن رسول الله عليه: [إن الله لم يجعل شفاءكم فيها حرّم عليكم].(١)

وروي عن أمير المؤمنين ﷺ: [إن الله عز وجل لم يجعل في رجس حرّمه شفاء].(۲)

وقال الشاعر أحمد حسن محرم:

ليس في الخمر شفاءٌ لامريء من سقام أو وقاءٌ من ضرر 

وبعد أن تبين لنا الأذى الصحيّ فيها عرضنا من الخبائث، إضافة للأذى الاجتماعي والخلقي، ندرك أهمية تحريمها من الباري عز وجلّ، وأثبت هذا التحريم في القرآن الكريم، ولم يقتصر القرآن على تحريم الخبائث، بل ذهب أيضاً إلى توجيه الناس إلى الأغذية التي تنفع أبدانهم وتحفظ صحتهم، وعمل على تنظيم الغذاء الحلال.

قال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَمُمَّ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاتُ ﴾. (المائدة، ٤)

ومن الطيبات: العسل، لحوم الأنعام، صيد البحر، الألبان، التمور، الموز، والعنب، وغيرها مما ذكر في القرآن أو لم يذكر.

ما اختلف طرفاه، ومن السمك ما كان له قشور، ومن الطير ما دفّ، واترك ما

<sup>(</sup>١) ابن قيم، الطب النبوي، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ١٧، ص ٦٧.

صفّ، وكل من طير الماء ما كانت له قانصة أو صيصية، يا عليّ: كلّ ذي ناب من السباع ومخلب من الطير فحرام أكله. يا علي: افتتح الطعام بالملح، واختتمه بالملح، فإن فيه شفاء ].(١)

(١) الفضل بن الحسن الطبرسي، من لا يحضره الفقيه، ج ٤، ص ٣٦٥.

# المبحث الثاني: التأثير الغذائي

وسنلقي الضوء على أحد نظم التغذية المستخدمة في العالم، بناءً على العلم الحديث المتعلق بالغذاء، وهو (الماكروبيوتيك)، الذي يفيد في حل الكثير من المشاكل الغذائية.

#### الماكروبيوتيك.

من المعلوم أن الكثير من بني البشر يتبعون نظام التغذية هذا، والذي يحتوي بشكل رئيس على الحبوب الكاملة، والخضار الموسمية ومنتجات البقول، وخصوصاً فول الصويا.

وحاول نقل هذا المنهج عن الصينيين واليابانيين القدامي العالم الياباني: ساكورازاوا Sakurazawa .

ولقي هذا النظام الغذائي رواجاً كبيراً، كطريقة للتخلص من الأمراض المزمنة.

والسبب الرئيس هو اتجاه الناس بقوة للبحث عن طرق لمعالجة الأمراض التي اعترف الطب التقليدي بعجزه عن معالجتها، وسهاها الأمراض المستعصية، بالطب المكمّل للطب التقليدي، ويعتمد هذا النظام على فلسفة الطب الصيني وفلسفة علوم الشرق الأقصى بها فيها نظرية تكامل الأضداد: (اليين و اليانغ).

ومن الأفكار الأساسية في هذا النظام الغذائي، هو مبدأ تكامل الأضداد، حيث تقول الفرضية، أن كل شيء في الكون ناتج عن قوتين متعاكستين ومتكاملتين هما: ذكر (يانغ) وأنثى (يين).

قال تعالى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمُ لَذَكَّرُونَ ﴾. (الذاريات، ٤٩) ويقسم كل شيء إلى صنفين متضادين، ولكن متكاملين، ويستندان في وجود



كل منهما على الآخر، حيث لا يمكن لأحدهما أن يكون بدون الآخر، على الرغم من صفات التضاد بينهما، فهم مجذوبان لبعضهم البعض، مثل قطبي المغناطيس، فالقوى الذكرية (يانغ)، ينتج عنها الظواهر التالية: الحرارة، الكثافة، الثقل، الشكل المنخفض الأفقى.

والقوى الأنثوية (يين) ينتج عنها الظواهر التالية: البرودة، التوسع، التمدد، الخفة، والشكل المرتفع العمودي.

# مثال على نظام الماكروبيوتيك في التغذية

وفيها يلى أذكر جدولاً يحتوي على وجبات صحّية لمدة ٤ أيام، لمن ليس لديه أمراض:

| سليقة قمح مع زيتون أخضر وأسود وشاي أخضر أو عصير برتقال.                                      | الفطور |             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------------|
| رز كامل مع شوربة خضار (كوسا وجزر وبصل أخضر) مع فاصولياء خضراء وتوفو (جبنة الصويا) بزيت وثوم. | الغداء | اليوم الأول |
| رز كامل مع شوربة يقطين وتفاحة وقليل<br>من الموالح والمكسرات.                                 | العشاء |             |



| فول مدمس مع خبز قمح كامل وفجل<br>ونعناع وبصل أخضر وشاي أخضر.                 | الفطور |              |
|------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------|
| معكرونة مع سلطة فجل وورق فجل<br>وسمك مشوي.                                   | الغداء | اليوم الثاني |
| سندويشة فلافل مع مخلل وزيتون.                                                | العشاء |              |
| شوفان أو قمح مسلوق مع شوربة خضار<br>(سلق، زهرة، بصل، وملفوف).                | الفطور |              |
| رز كامل مع صدر دجاج بلدي مشوي بالفرن مع خضار مشكلة مع زيت وثوم وصلصة الصويا. | الغداء | اليوم الثالث |
| رز كامل مع شوربة يقطين و تبولة.                                              | العشاء |              |

| 1 |
|---|
|   |

| خبز قمح كامل وزيتون وزيت وزعتر<br>ومكدوس ومربى طبيعي وشاي أخضر. | الفطور |              |
|-----------------------------------------------------------------|--------|--------------|
| دخن كامل مع شوربة عدس و تبولة و<br>توفو( جبنة الصويا).          | الغداء | اليوم الرابع |
| رز كامل مع فاصولياء خضراء و كوسا<br>بزيت وثوم و سلطة جرجير.     | العشاء |              |

#### محاسن الماكروبيوتيك،

١ - غني بالمعادن والفيتامينات الطبيعية (الخضار)، والألياف (الحبوب الكاملة)، التي تساعد على طرح السموم من الجسم عن طريق الأمعاء والكليتين.

٢\_ أغذية الماكروبيوتيك لا تولد أي سموم في الجسم، على عكس المنتجات الحيوانية التي تترك وراءها مخلفات سمية.

٣- إزالة تدريجية للسموم وتنظيف الجسم وبالتالي إزالة المرض، ومن دون أي تأثيرات جانبية كالتأثيرات الجانبية لجميع الأدوية.

إلصحة الحقيقية ليست في العيادات والمستشفيات، بل في المطبخ وفي لقمة الغذاء، وغالبية متبعي نظام الماكر وبيوتيك يعانون من مرض معين أو حالة صحية ويريدون الحصول على نصائح غذائية للتخلص من أمراضهم بغذائهم. (١)

<sup>(</sup>١) رائد طليهات، الغذاء دواء، ص ١٧٨.



إن نظام الماكروبيوتيك الغذائي ليس مجرد طريقة أكل منظمة، بل هو نظام يشمل أسلوب الحياة، حيث يحترم نظام الطبيعة، بروحية تتوخى رفاه الذات والمجتمع، وخلق عالم معافى وسليم، ويقوم نظام الأكل الماكروبيوتيكي على الاعتبارات الغذائية التالية:

١ - استهلاك المواد الكربوهيدرية المركبة بنسب أكبر من السكريات البسيطة.

٢- استهلاك البروتينات النباتية بنسب أكبر من البروتينات الحيوانية.

٣- خفض الاستعمال العام للدهون، واستهلاك الدهون غير المشبعة بنسب أكبر من المشبعة.

٤ - مراعاة تحقيق توازن مثالي بين الفيتامينات والمعادن وغيرها من المواد الغذائية.

٥ - تناول الأطعمة التي نمت بشكل عضوي طبيعي، بنسبة أكبر من الأطعمة التي رشت بمواد كيميائية، أو استخدمت في تغذيتها المخصبات الكيميائية.

٦ - تناول الأطعمة المعالجة بالطرق التقليدية، بنسب أكبر من الأطعمة المعالجة صناعاً و كيمائياً.

٧- الإقبال على تناول المواد الغذائية بشكلها الكامل، والإقلال من تناول
 الأطعمة المكررة.

٨- الإكثار من تناول الأطعمة الغنية بالألياف الطبيعية، عوضاً عن المنزوعة الألياف. (١)

لقد اشتق نظام الماكروبيوتيك الغذائي من مبادىء العلاقة الحيوية بين الكائنات الحية وطبيعتها، إذ أنه يعتمد على التوافق مع الطبيعة، والأمور التالية:

١ - مراعاة احتياجات الإنسان في إطار نظام الحياة البيولوجية.

<sup>(</sup>١) د. يوسف البدر، الجريمة والانحراف السلوكي والغذاء، ص ٨٣.



٧- احترام العادات الغذائية الموغلة في القدم، والخاصة بالحضارات المختلفة في كل أنحاء العالم.

٣- قابلية التكيف بسهولة مع الاختلافات المناخية والموسمية البيئية.

٤- مراعاة المتطلبات الاجتماعية والاقتصادية، وقابلية التطبيق على نطاق واسع في كل أنحاء العالم، بكلفة معقولة.

٥ - مراعاة التوازن الغذائي، وتلبية المتطلبات الأساسية الخاصة بالاحتياجات الإنسانية.

### أسلوب تناول الطعام:

١ - الأكل بانتظام، واشتمال كافة الوجبات على الحبوب أو منتجات الحبوب.

٢- التنويع في اختيار وإعداد الأطعمة، ومراعاة التوافق السليم بين مكونات الوجبة، وأسلوب الطهي الصحيح.

٣- إعداد الطعام بذهن صاف ودقة، ومراعاة الأشخاص الذين سيتناولون هذا الطعام.

٤- تناول الوجبات الخفيفة بكميات معتدلة، بحيث لا تصبح بديلاً عن الوجبة الأساسية.

٥ - تناول السوائل حسب الرغبة.

٦- تجنب الطعام قبل الخلود إلى النوم، ويفضل تناول الطعام قبل النوم بثلاث ساعات.

٧- المضغ الجيد.

٨- اختلاف كمية الطعام بحسب الاحتياجات الخاصة بكل فرد.



٩- تناول الطعام مع الامتنان للخالق عز وجل، وتقدير جهود الناس، وعطاءات الطبيعة. (١)

(١) د. يوسف البدر، الجريمة والانحراف السلوكي والغذاء، ص ١٢١.



# المبحث الثالث: التأثير الطبيعي

#### الشفاء بالماء

الماء: هو النعمة الكبرى والمنّة العظمى التي أنعم الله بها على كل الكائنات الحية، حيث يقوم بتنظيم الأفعال الحيوية في الجسم(١)، ويدخل في تركيب معظم الأغذية وبنسب متفاوتة، والجدول التالي يبين نسبة الرطوبة لعدد من الأغذية:

| نسبة الماء ٪ | المادة            |
|--------------|-------------------|
| V * - 0 *    | لحم الأبقار       |
| ٧٤           | لحم دواجن، بيض    |
| ۸۱ – ۲٥      | لحم أسماك         |
| ۹ • – ۸ ٥    | برتقال، دراق، عنب |
| 90-9+        | بندورة، خس        |
| ۸ • - ٧ ٤    | بازلاء            |
| ٨٩           | فاصولياء خضراء    |
| 11           | فاصولياء حب       |
| ١٣           | برغل              |
| ٠,٥          | سكر               |

.  $H_2O$  على شكل جزيئات  $H_2O$  على شكل جزيئات  $H_2O$ ويعد الماء ضرورياً لكونه من المركبات المنظمة في جسم الإنسان، ولصلته

<sup>(</sup>١) د. حميد النجدي، الإعجاز العلمي، ص٢٩.

القوية بعمليات الهضم، ولعلاقة كميته بذوبان الأملاح والسكريات والفيتامينات والبروتينات.

ويدخل الماء في صناعة الخبز والشراب الصناعي والمياه الغازية وفي العديد من مجالات تصنيع الأغذية وإعدادها. ويعد من أكثر المذيبات انتشاراً في الطبيعة وأرخصها ثمناً. والماء هو السائل الرئيسي في معظم خلايا الأنسجة الحية، ويحمل معظم مركباتها العضوية والمعدنية والغازية، حيث يلعب دوراً هاماً في وظائفها الحيوية. (۱)

# ١- الماء في القرآن الكريم:

قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَ امِنَ ٱلْمَآءِكُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾. (الأنبياء، ٣٠)

قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُكُو الْمَاءَ الَّذِي تَشَرَبُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ الْمُزْنِ أَمْ عَنَ الْمُنزِلُونَ ﴾. (الواقعة، ٦٨ ـ ٦٩)

كَمَا جَعَلَ الله المَاء أحد أنواع النعيم لأهل الجنة، قال تعالى: ﴿ مَّ ثُلُلُلُكُنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ فِي اللهِ اللهُ اللهُ

يقول الطبيب (أبو بكر الرازي) عن الماء: (الإقلال من الماء يجفف ويوهن البدن ويضعف البصر ويسرع الهرم، والإفراط في الماء يرهل البدن، ويبرد العصب ويورث النسيان والرعشة، وسائر الأمراض).(٢)

ويذكر الطبيب (هنري بيلر) في كتابه ( الغذاء أفضل دواء ): عند سؤاله هل من الصحى شرب ثمانية كؤوس من الماء يومياً ؟

والإكثار من تناول المياه، يصبح ثقيلاً على المعدة والأمعاء ويسبب شتى ألوان

<sup>(</sup>١) د. كرم عودة، الصناعات الغذائية، ص١١.

<sup>(</sup>٢) رائد طليات، الغذاء دواء، ص ١٦٤.

الأمراض ويؤخر في عمليات الهضم وامتصاص الأغذية، وفي الحقيقة يجب أن نبحث عن الكمية الدنيا من الماء الضرورية للحياة، لأنه يجب تمرير الضروري فقط من السوائل في الكلية لتجنب إجهادها، والكلية تعمل على التخلص من السوائل الفائضة في الجسم وتحافظ على تماسكه وطاقته الانكماشية (أي مناعته)، لذا يجب شرب السوائل فقط عند الشعور بالعطش، كما أن فائض السوائل في الجسم يمدّد الدم، ويخسره كثيراً من المعادن الأساسية التي تحافظ على مناعة عالية، وهذا بدوره يضعف الجسم ويميّع الغذاء ويكون مجهداً للقلب والكليتين.

# ٢- الماء في السنة المطهرة:

نهى رسول الله الله عن منع الماء حتى لا يؤدي هذا المنع إلى الإضرار بأي كائن حيّ، وجعل صدقة الماء من موجبات الجنة.

وقيل أنه جاء رجل إلى النبي على فقال: أخبرني بعمل يدخلني الجنة قال: (قل العدل وقدم الفضل)، قال :أرأيت إن لم أفعل؟ قال: هل لك إبل؟ قال: نعم.. قال انظر بعيرًا من إبلك وسقاء يسقى عليه الماء، وانظر أهل بيت لا يجدون الماء إلا غبًا، فلعله أن لا ينفق بعرك، ولا ينخرق سقاؤك حتى تجب لك الجنة.

كما دعت السنة النبوية إلى حماية الماء والحفاظ عليه وعدم الإسراف فيه.

فعن ابن عمر قال: رأى رسول الله ﷺ رجلاً يتوضأ فقال: [لا تسرفاً لاتسرف].

وعن عبد الله بن عمر أن رسول الله عنه مرّ بسعد وهو يتوضأ، فقال:

[ما هذا السرف؟! قال أفي الوضوء إسراف؟ قال: نعم وإن كنت على نهر جار]. هذه دعوة عامة لكل البشر بعدم الإسراف في استخدام الماء وضرورة المحافظة عليه خصوصاً في الوقت الحالي من ندرة المياه مع تزايد عدد السكان.



#### - ماء زمزم:

وهذا الماء المبارك، الذي يتناوله كل حاج أو معتمر، ويطلب به من الله شفاء أمراضه، وعلاج أسقامه، وكلما زاد استهلاكه أكثر زاد تدفقاً وغزارة.

فقد روى عن أبي عبد الله عليه الله عليه أنه قال: ذكر رسول الله على الحج .. حتى قال ﷺ: ودخل زمزم فشرب منها ثم قال [ اللهم إني أسألك علماً نافعاً ورزقاً واسعاً وشفاء من كل داء وسقم].(١)

وروي عن أبي عبد الله عليت الله عليت [ ماء زمزم شفاء من كل داء]. (٢)

ومن شرب منه مقتنعاً بأنه سيشفيه، فيشفى بإذن الله سبحانه وتعالى.

روى عن أبي عبد الله علي الله علي [ ماء زمزم شفاء لما شرب له]. (")

روي عن أبي عبد الله علي الله علي [ من روي من ماء زمزم أحدث له شفاء وصرف عنه داء آ.(٤)

# ٣- الماء والعلم الحديث:

بعد أن استعرضنا الآيات القرآنية التي تذكر الماء وأهميته، وما ورد في السنة المطهرة، عن الماء والاستشفاء بهاء زمزم، نلقي الضوء على ما توصل إليه العلم من فوائد للماء والعلاج به، ويكون تناوله باعتدال، فلا إفراط ولا تفريط.

# الطريقة اليابانية في العلاج بالماء؛

١ ـ القيام من النوم مبكراً وتناول أربعة أكواب من الماء.

<sup>(</sup>١) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص ۳۸٦.

<sup>(</sup>٣) الفضل بن الحسن الطبرسي، من لا يحضره الفقيه، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص ٥٢٥.



٢ عدم تناول أي سوائل أو أي شيء صلب خلال فترة ٤٥ دقيقة من تناول الماء ماعدا غسل الفم والأسنان.

٣- يمكن تناول أي طعام بعد مرور نحو ٤٥ دقيقة من شرب الماء. ٤\_ عدم تناول أي مأكولات خلال فترة ساعتين بعد تناول وجبات الإفطار أو الغداء أو العشاء.

٥- عدم أكل أي شيئ بعد تناول وجبة العشاء والذهاب للنوم.

٦- المرضى كبار السن الذين يجدون صعوبة في البداية من تناول أربعة أكواب من الماء مرة واحدة، يمكنهم بدء العلاج بأخذ كمية قليلة من الماء، ثم تزداد الكمية بالتدرج حتى تصل إلى الكمية المطلوبة كلّ صباح.

### الفوائد العلاجيّة للماء:

# أولاً \_ استخدام الماء من الداخل:

١\_ يحفظ الماء للجسم انسجامه.

٢\_ يساعد الماء على تنشيط وظائف الكليتين.

٣\_ يساعد الماء على تنظيم درجة حرارة الجسم.

٤\_ يعمل الماء على تخليص الدم من السموم.

٥ - كما يقوم بدور الوسيط في كثير من العمليات الكيميائية داخل الجسم.

٦- ويساعد الماء على التوازن الكيميائي للجسم، ويمنح الجسم الرطوبة اللازمة.

٧ - كما يعمل على تنشيط الجهاز الهضمي.

٨ - كما يعمل على - تشحيم - وترطيب مفاصل الجسم.



٩ - كما يقوم بنقل الغذاء إلى أنسجة الجسم المختلفة.

# ثانياً ـ الاستخدام العام للماء:

١- يعتبر مدراً للبول، سواء عن طريق شرب الماء نفسه أو عن طريق الحمامات
 الموضعية الساخنة.

٢\_ خفضاً للحرارة، عن طريق شرب السوائل، وأخذ الحمامات الباردة السريعة، أو الكمادات الباردة.

٣\_ يعتبر مكسباً للطاقة : وذلك من خلال تناول المياه المعدنية، وعمل حمامات الأعشاب الباردة أو الدافئة.

٤ يقضي على الإحساس بالألم حيث للثلج تأثير مخدّر لالتهاب الأعصاب.

٥ يعتبر مهدئاً ومزيلاً للتقلصات، سواء عن طريق حمّامات المياه الدافئة أو الكهادات الدافئة والباردة.

٦ منشّطاً قوياً للدورة الدموية، وذلك من خلال تعرض الجسم للهاء الساخن
 و البار د بالتبادل.

٧\_ منشطاً ومجدداً لحيوية الجسم، وذلك عن طريق الماء البارد، أو حمامات البخار ورذاذ الماء البارد.



# المبحث الرابع: التأثير الحيواني

لقد اهتم القرآن الكريم بذكر البشر، أفراداً ومجتمات وأمماً، كذلك ذكر القرآن الكريم المخلوقات الحيوانية، فذكر الغنم، البقر، الجمل، الفيل، النمل، الخيل، البغال، الحمير، الطير، الكلب، الضفدع، البعوض، الجراد، القمّل، والخنزير وغيرها من الحيوانات، الضارّ منها والنّافع.

قال تعالى: ﴿ وَمَامِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أُمُمُّ أَمْثَالُكُم مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم يُحْشَرُونَ ﴾. (الأنعام ، ٣٨)

# أولاً- النحل والعسل:

أفردت سورة كاملة باسم حشرة النحل المفيدة التي تعتبر آية في نشاطها ودأبها، وتبهر الأبصار بدقة عملها، فهي مهندسة بارعة في بناء بيوتها السداسية الشكل، وماهرة في ارتشاف رحيق الأزهار ، وجمع غبار الطلع والماء وغيرها من المواد، ودقيقة في تحديد الاتجاهات، ومبدعة باستخدام رادارها المثبت في رأسها (قرن استشعارها)، فتغدو لجمع الرحيق منطلقة من بيتها، بضبط زاوية مع الشمس، ثم ترجع حاملة ما لذ وطاب، وبعكس زاوية خروجها، وبدقّة متناهية فلا تخطىء مسكنها ولو عادت هذه العداءة الرياضية الماهرة من مسافة عدة كيلومترات، إضافة إلى ما تقدم، فهي تلك المتذوقة الماهرة التي تنتقى طعامها من رحيق ألذ الأزهار وأطيبها، وهي الصيدلانية التي لا تستعمل إلا الطبيعي عديم الضرر، بعيداً عن المواد الكيميائية، التي تضر وتفيد، وتقدم لنا العسل الذي فيه شفاء للناس، وهي المعقمة دون دخولها لغرف التعقيم، بل باستعمالها مواد طبيعية، تعقم بها أدواتها ومسكنها، وهي الطبيبة التي تعالج أكثر أمراضنا.

حقاً إنها حشرة تستحق الدراسة، وسأفصل أهم الفوائد الشفائية والعلاجية لمنتجات هذه الحشرة بعد إعطاء لمحة موجزة عن أفراد طائفة النحل.

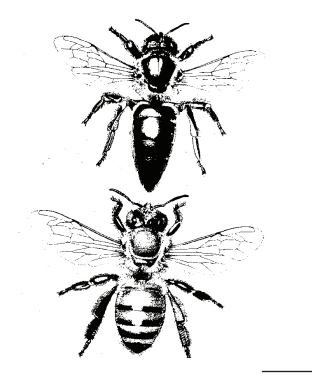


ولأهمية هذه الحشرة ولفوائدها الكثيرة، أوحى لها ربّ العزة، وأنزل فيها قرآناً:

حيث قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحُلِ أَنِ ٱتَّغِذِي مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾. ( النحل، ٦٨)

تعتبر النّحلة من الحشرات النافعة والتي تعيش ضمن طوائفها حياة اجتماعية متساعدة ومتعاونة في عمل دؤوب، حتى صار المجتمع النشيط والمنظم يدعى أنه كخلية النحل، وصار يضرب فيها المثل، بالنظافة والدقة والتنظيم، فلكل فرد من أفرادها مهمته ودوره الذي يؤديه دون كلل أو ملل.

وتتكون طائفة النحل من: الملكة، الذكور، والشغالات.(١)



الملكة QUEEN

الشغالة WORKER

<sup>(</sup>١) د. دارم طباع، أمراض النحل وآفاته، ص ١٧.

#### الــذكر

#### **DRONE**

#### اللكة: Queen

مهمتها وضع البيض لتكاثر الطائفة، وتتغذى على الغذاء الملكي طيلة حياتها وعمر الملكة المنتج حتى ٣ سنوات، لكنها تعيش من ٤ ـ ٧ سنوات، وهي واحدة فقط في كل طائفة.

#### Y\_الشغالة: Worker

وهي أصغر أفراد الطائفة حجهاً وأكثرها عدداً وتعيش من ٥ , ١ \_ ٥ أشهر وتقوم بتغذية الملكات واليرقات، وتفرز الغذاء الملكي والشمع من غددها، ومن مهامها: حراسة وتنظيف الخلية وجمع الرحيق من الأزهار وجمع غبار الطلع والبروبوليس والماء.

### ۳\_الذكر: Drone

ووظيفته تلقيح الملكة ويعيش من ٣-٦ أشهر.

### منتجات النحل وفوائدها:

من أهم منتجات النحل: العسل، الغذاء الملكي، الشمع، غبار الطلع، العكبر، وسمّ النحل.



### ١\_ العسل: Honey

عسل النحل مادة حلوة، لزجة، ذات رائحة عطرية، تجمعها شغالة نحل العسل من رحيق أزهار النباتات وإفرازاته السكرية وتحوله إلى سائل سكري مركز.

# جدول تحليل عسل النحل(١)

| النسبة ٪ | مكونات عسل النحل      |
|----------|-----------------------|
| ١٧,٧     | الماء Water           |
| ٤٠,٥     | سكر الفاكهة  Fructose |
| ٣٤,•٢    | سكر العنب Glucose     |
| ١,٩      | سكر القصب Sucrose     |
| 1,10     | Dextrine دکسترین      |
| ٠,١٨     | معادن مختلفة Metals   |
| ٠,٠٨     | أحماض Acids           |
| ٤,٩      | مواد غير معروفة       |

كما يحتوي العسل على المواد التالية:

B complex. وفيتامين C وفيتامين A وفيتامين وأهمها فيتامين A

٧\_ حبوب لقاح و شمع وأحماض أمينية.

٣\_ معادن وأهمها: البوتاسيوم، الكبريت، الكالسيوم، الصوديوم، الفوسفور، الحديد، والمنغنيز.

٤\_ حبيبات غروية وزيوت طيارة تعطيه رائحة وطعماً خاصاً مثل زيت الـ

<sup>(</sup>١) د. عادل فتيح، تربية النحل، ص ١٧٤.



Essential والتربنتينات Trepens والألدهيدات.

٥ ـ مواد تعطيه لوناً أصفر مثل: الكاروتين ومواد تعطيه لوناً محمراً مثل الأنتوسيانين ومواد تعطيه لوناً داكناً مثل حمض التانيك والتانين.

٦- ويحتوي العسل على الأنزيات التالية: الأنفرتيز، الدياستيز، الأينوليز، واللاكتيز.

يتبين لنا من خلال مكونات العسل أهميته الغذائية والشفائية، نظراً لاحتوائه على السكاكر الأحادية، سريعة الهضم، بحيث يشعر الإنسان بالشبع بسرعة، كون العسل يستفاد منه مباشرة وأثناء تناوله، ولعل سر الشفاء فيه، هي المواد المجهولة التي لم تكتشف بعد، مع كل التطور في العلوم والأبحاث.

ولقد أثبت العلم والطب وبالتجربة القاطعة ما أكدت عليه الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة أن في العسل خواص شفائية وعلاجية لكثير من الأمراض وسيتم استعراض أهمها بعد ذكر بعض الآيات والروايات الدالة على الاستشفاء بالعسل:

قال تعالى: ﴿شَرَابُ تُحْنَافُ أَلُونُهُ فِيهِ شِفَآةٌ لِّلنَّاسِ ﴾. (النحل، ٦٩)

روي عن رسول الله الله النصاب العسل، يرعى القلب ويذهب برد الصدر].(١)

شربة عسل]. (۳)

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٨٢.

وروي عن رسول الله عن الله عن وجل جعل البركة في العسل، وفيه شفاء من الأوجاع].(١)

روي عن أمير المؤمنين علي العسل شفاء من كل داء ولا داء فيه]. (٢)

روي عن أبي عبد الله علي الله عليكم بالشفائين، من العسل والقرآن]. (٣)

روي عن أبي عبد الله عليسم [ ما استشفى مريض بمثل العسل]. (٤)

روي عن أمير المؤمنين عليت العسل فيه شفاء]. (٥)

روي عن أبي عبد الله علي الله علي [ لعق العسل شفاء من كل داء].(٢)

ومن خلال استعراض الروايات الشريفة يتبين لنا الأهمية الاستشفائية والعلاجية بالعسل.

روي عن أبي عبد الله على قوله تعالى: ﴿ وَأُوحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّعَلِ أَنِ ٱلْخَالِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ ورسوله والأئمة، والشراب المختلف ألوانه: فنون العلم قد يعلمها من يتولى الله ورسوله والأئمة، والشراب المختلف ألوانه: فنون العلم قد يعلمها الأئمة عليه شيعتهم، فيه شفاء للناس: يقول في العلم شفاء للناس، ولو كان كها يزعم أن العسل الذي يأكله الناس إذا ما أكل منه فلا يشرب ذو عاهة إلا برىء لقول الله : فيه شفاء للناس، ولا خلف لقول الله، وإنها الشفاء في علم القرآن لقوله تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوشِفَاءً وُرَحْمَةً لِللّهُ وَمِنْ فَهُو شَفَاء ورحمة لقوله تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوشِفَاءً وَرَحْمَةً لِللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَانِهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ ع

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٥) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٦) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٣٢.



لأهله لا شك فيه ولا مرية وأهله أئمة الهدى الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ ثُمُّ أُورَثِنَا ٱلْكِئَبِٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيَّنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾].(١)

وفيها يلي اذكر أهم الأمراض التي تعالج بالعسل:

# استعمال العسل في التضميد الجراحي:

وكون العسل له تأثير فعال في قتل الجراثيم، فعند تطبيقه على التقرحات والسطوح الملتهبة، يقوم بامتصاص الماء، ولقيمته الغذائية العالية، دوراً موضعياً مساعداً على ترميم الأنسجة وشفائها، كونه يحتوي على سكر العنب وسكر الفاكهة والمعادن والفيتامينات، ويفضل وضع العسل على الجرح بعد العملية مباشرة، هذا ما أكده الدكتور الجراح ميخائيل بولمان من مشفى (Norfolk &) Noruich) في إنكلترا، وقد طبق العسل بعد عملية استئصال ثدى بسبب تسرطنه (Carcinoma) وتشكل جرح متكهف وعميق ومتقرح، وتحسن الجرح كان أسرع بكثير بعد تطبيق العسل مما كان عليه قبل تطبيقه، وجرِّب العسل على تقرحات دوالي الساق وكان تحسن القرحة ونظافتها ملحوظاً.

وأثبتت دراسة أجراها العلماء (Vivino & Haydak & Palmer) أن للعسل أثر فعال كهادة معوضة عن الفيتامين "ك " وهذا الفيتامين مضاد للنزف.(٢)

# معالحة الأمراض العقلية بالعسل:

ومن خلال دراسة أجراها الدكتور برونو بتيزي (B. Bizzi ) أثبتت أن المعطيات المخبرية والسريرية تظهر أن الأنسجة تستعمل المركبات الأساسية

<sup>(</sup>١) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ص ١١٣.

<sup>(</sup>٢) محمد نزار الدقر، العسل فيه شفاء للناس، ص ١٠.

للعسل بشكل يفوق استعمالها لسكر العنب وهذه النتائج المخبرية على جانب من الأهمية خاصة بالنسبة للمعنيين بالأمراض العقلية، وتؤدي إلى النشاط والحيوية، والاستيقاظ والتنبه من الاستغراق بشكل سريع عن طريق الحقن بمحلول العسل.

كما تم علاج خناق الصدر باستخدام العسل، وشعر المريض بانخفاض الآلام الصدرية في ناحية القلب.

ولعلاج ضخامة الكبد والطحال حقن المريض بالعسل، فزادت قوته الجسدية، وزادت شهيته على الطعام، وارتفعت مقاومته وجَلدَه على العمل، وأصبح ذا إرادة قوية وزالت حالة الرجفة والاضطراب والارتعاش ونوبات الغمّ والخجل والحزن.

وللصّرع البطني حيث كانت تظهر نوبات إنهاك وسقم كبيرين ولم يستفد المريض من العلاجات المختلفة، ولكن بمشاركة حقن العسل تحسّنت الحالة العامّة.

وللوهن العصبي ( الوسواس ) لوحظ بعد تناول العسل عن طريق الأوردة حصول تحسن وزوال الوهن والإنهاك وارتياح في النوم وشعور بالطمأنينة وتحسن في المزاج، ومعالجة الكآبة وازدواج الشخصية ولتهدئة أوجاع الرأس والأرق.(١)

# قدرة العسل على التعقيم وخواصه المضادة للبكتريا:

فإذا عني بحفظه فإنه يظل أمداً طويلاً دون أن يتلف، حتى أن قدماء المصريين واليونان كانوا يستعملون العسل لتحنيط موتاهم، وقد وجد الطبيب العربي الرحالة موفق الدين عبد اللطيف البغدادي، الذي عاش في القرن الثاني عشر

<sup>(</sup>١) محمد نزار الدقر، العسل فيه شفاء للناس، ص ١٩٠.



الميلادي، إناءً محكم الإغلاق في أحد أهرامات الجيزة وبه جثة طفل محفوظة جيداً في العسل.

واستعمل الإغريق والرومان العسل في حفظ اللحوم التي كانت تبقى طويلاً محتفظة بطعمها الطبيعي.

وفي تجارب جوندل و بلاتنر ظهر أن العسل يمنع نمو البكتريا، ويؤدي إلى قتلها، ويرجع ذلك إلى تركيز السكر في العسل بنسبة عالية، وإلى الأحماض العضوية الموجودة فيه، ويعتقد الدكتور ميلان بريكا أن المضادات الحيوية الموجودة في العسل نتيجة نشاط إفرازي في النحلة الشغالة.

كما أن العسل يقاوم التعفن وأبرز ما يروى عن ذلك هو العسل الذي وجد في إناء داخل أحد الأهرامات في الجيزة، وإنه برغم مضي / ٣٣٠٠ سنة عليه، فقد ظل محتفظاً بالرائحة المميزة للعسل.(١)

### علاج الجروح بالعسل:

حيث يعتقد أن العسل يزيد في كمية (الجلوتاثيون) الموجود في إفراز الجرح، والجلوتاثيون يلعب دوراً في منتهى الأهمية في عمليات التأكسد والاختزال في الجسم، وهو ينشط نمو الخلايا وانقسامها وبهذه الطريقة يسرع في شفاء الجروح.

وقد استعمل الطبيب الأوكراني (بوداي) العسل لعلاج الجروح البطيئة الالتئام وللقروح.(٢)

### العسل كعلاج لجهاز التنفس:

وذلك عن طريق الاستنشاق بمحلول العسل في الماء، مما يخفى الشعور بالجفاف

<sup>(</sup>١) د. ن. يويريش، العلاج بعسل النحل، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١١٧.



في الحلق، ويعيد الرطوبة للغشاء المخاطي.

ولعلاج الزكام ونزلات البرد، يمزج العسل مع عصير الليمون وعصير الفجل.(١)

### العسل لعلاج أمراض الرئة:

حيث إن شربة العسل تزيل البلغم وتوقف السعال وللربو والسل ولضعف البنية والالتهابات الرئوية. (٢)

# العسل لعلاج أمراض القلب:

ويستعمل العسل لأمراض القلب المختلفة، ولمّا كان العسل يتكون من الغلوكوز بكميات كبيرة، فإن تأثيره الطبي على عضلات القلب يصبح واضحاً.

وللمرضى الذين يشكون من علل مختلفة مع ضعف في الجهاز الدوري، فإن تناول العسل أعطى عضلة القلب أحسن الظروف لتغذيتها، وللذبحة الصدرية والربو القلبي، ويوصى بتناول العسل خلال النقاهة من نوبة قلبية.(٣)

# العسل وأمراض المعدة والأمعاء:

يقول المثل « إن العسل أحسن صديق للمعدة » فالعسل يساعد على الهضم، بوجود المنغنيز و الحديد.

ويعتقد أن العسل علاج ناجع للإمساك، كونه يلين المعدة، ويطهر الأمعاء، كما أن العسل يوقف القيء، و يمنع الغثيان ويعالج عسر هضم.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ص ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص ١٢٥.

كما أن العسل يعالج حالات الإسهال، ويؤثر في إفرازات المعدة، وهو علاج لاضطرابات المعدة الأمعاء المختلفة المصحوبة بزيادة في الحموضة، ويوصف لحالات قرحة المعدة والاثنى عشر، وللمرضى الذين يشكون من نقص الحموضة في العصارة المعدية، مما يسبب سرعة الامتصاص، وعولجت حالات قرحة المعدة والاثنى عشر بالعسل في معهد (كورسك) الطبي من قبل الدكتور (ف. منشكوف) والدكتور (س. فلدمان)، وكانت النتائج هي اختفاء الآلام بسرعة عقب بدء العلاج وأدى إلى تحسن الشهية وإفراز المعدة وانخفاض الحموضة وزيادة عدد الكريات الدموية الحمراء والبيضاء ووقف النزيف المعوي، وهذا ما أكدته الدكتورة (ف. سيمبنوقا) و الأستاذ (ي. لفينسون) في مستشفى (بسمانيا) في موسكو عند معالجة / ٥٧ / حالة من قرحة المعدة والاثنى عشر بالعسل، وعند معالجة / ٢٠٠/ مريض بالقرحة في المعدة والاثني عشر في عيادة المعهد الطبي في (أركنسك). ودلّ الفحص بأشعة رونتجن على اختفاء الفجوات وشفيت القرح لأكثر من / ٥٩ / حالة من الحالات التي عولجت بالعسل. (١)

# العسل يعالج أمراض الكبد:

حيث إن الغلوكوزيزيد مخزون الكبد من السكر الحيواني (الغليكوجين).

فإن العسل ينشط عملية التمثيل الغذائي في الأنسجة، ويشفى التهاب المرارة و الكيد.(٢)

# العسل يعالج أمراض الجهاز العصبي:

فالعسل مسكن وباعث على النوم العميق، ويعالج الأرق وتناوله يجنب

<sup>(</sup>١) د. ن. يويريش، العلاج بعسل النحل، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٣٢.

النزلات الضارة في المخ والتي تسبب الصداع.(١)

# العسل لعلاج الأمراض الجلدية:

بالعسل تعالج الخراجات والدمامل المؤلمة، وباستعماله تتم المحافظة على صحة الجلد وجماله، ويحمي الجسم كله من المؤثرات الخارجية الضارة، ولتقوية وتطرية الجلد، ويدهن الجلد بعد مزج العسل بمواد أخرى مما يؤدي إلى تطرية وتغذية الجلد، ونظراً للقابلية الشديدة للعسل على امتصاص الماء، فهو يمتص إفرازات الجلد، في حين تقوم الكابحات أو المعطلات الموجودة فيه بدور التعقيم، كما يؤدي استعمال العسل إلى نعومة الجلد ونضارته وإزالة التجاعيد، ويعالج العسل الحروق ولسعات الحشرات والجروح الملتهبة والثآليل والثعلبة، كما يستعمل لتقوية وتحسين الشعر. (٢)

### العسل لمعالجة أمراض العيون:

يؤكد الدكتور (هوسر) أن العسل علاج ناجع لالتهابات العيون، ولعلاج التهاب الجفون والملتحمة والقرنية

وتقرح القرنية، وبناءً على نصيحة الدكتور (ي. فيشر) وهو طبيب قسم طب العيون بمشفى (أوديسا)، استعملت مراهم العسل على نطاق واسع لإصابات القرنية.

ويستعمل العسل بعد العمليات الجراحية وخصوصاً في الوجه والفكين حيث يفرض على المريض نظام غذائي يجب أن يكون حاوياً على القدر الكافي من السعرات وأن يساعد الجروح على الشفاء، وبها أن المريض يتعذر عليه المضغ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) د. ن. يويريش، العلاج بعسل النحل، ص ١٣٤.



ويعاني صعوبة في البلع، علاوة على أن العسل معقم قوي، فإن التجويف الفموي لا يحتاج لتعقيمه.(١)

ويتبين لنا ومن خلال استعراض الأمراض التي يمكن معالجتها بالعسل أهمية هذا الغذاء المفيد، وقدرته على شفاء أكثر الأمراض والعلل التي تصيب الإنسان، وأود أن أنوه إلى مسألة مهمة قد يغفل البعض عنها، وهي أن المريض يرجع إلى الدواء بعد إصابته بالداء، فمن الأفضل أن نقي أنفسنا لكي نتدارك الإصابة بالمرض قبل وقوعه، (فدرهم وقاية خير من قنطار علاج)، ومما تقدم، فإذا جعلنا العسل في وجباتنا الغذائية كعنصر أساسي، كان وقاية لكثير من الأمراض التي قد تصيبنا، وتو فر علينا الكلفة المادية وأضرار الأدوية الكيميائية على أجسامنا.

# العسل والنظم الغذائية الخاصّة بالأطفال:

لكي يشب الأطفال أصحاء أقوياء نشطين، تكون للتغذية الكافية والمعقولة والمتوازنة أهمية كبيرة للوصول إلى هذا الهدف.

ويلاحظ بأن الأطفال حين يتناولون العسل بدلاً عن السكر، فإن هذا التغيير يؤثر تأثيراً طبياً في نموهم الجسمي، وقد استطاع الدكتور ف. سكفورتسوف أن يقدم براهين علمية مادية على هذه الظاهرة، وهو يعتقد أن بقايا السكر في الفم تتحلل بواسطة البكتريا وتؤدي إلى وجود أحماض أهمها حمض اللاكتيك، وهذا يؤدي إلى نقص الكالسيوم بالتدريج من الأسنان، في حين أن العسل على نقيض السكر كونه من المضادات الحيوية القوية ويعقم الفم.

ويمكن القول بأن العسل يؤثر تأثيراً طبياً على الأسنان، وينصح باستعمال غرغرة في الفم مكونة من محلول ١٠ ـ ١٥ ٪ من العسل في الماء لحالات أمراض الفم والحنجرة.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٣٨.



كما أن للعسل قيمة كبيرة كغذاء ودواء للصّغار، وتزيد نسبة الهيموغلوبين في دمّ الأطفال الذين يتناولون العسل إضافة إلى نظامهم الغذائي العادي.

وعندما أصيب بعض الأطفال بالحصبة والتهاب الغدد النكفية، اتخذ المرض دورته هيّنة ليّنة بدون مضاعفات، لأنهم كانوا يتناولون العسل في غذائهم.

كما وصف العسل لعلاج الإسهال السام المعدي عند الأطفال، فوَجد الدكتور جولمب أن سير المرض كان أقل ضراوة، وأن الشفاء كان أسرع، وأن إضافة العسل إلى غذاء الأطفال يسرع في شفائهم ويزيد في وزنهم، كما يساعد العسل في علاج مرض الدوسنطاريا، ولعلاج التبول في الفراش، وتناول العسل ذو فائدة عظيمة للأطفال لأنه يحتوي على الحديد، وغناه بالسكريات ذات الفائدة الكبيرة ( الغلوكوز \_ واللفيولوز ) مع الأحماض العضوية والزيوت الطيارة وغيرها من المواد الهامّة، مما يزيد الشهية وينشط الهضم.

وتجارب العالم (ماغنى Magni ) برهنت على أن للعسل قدرة على القيام بنشاط حات Stimulant على نمو الطفل، مما يبعد عنه خطر الكساح، لما فيه من فيتامينات وبقية مقوّمات النمو، كما أن للعسل فائدة عظمى في نمو العظام وبزوغ الأسنان والتكلس العظمي والسني.

والعسل يطرد الدود، ويمكن إعطاؤه للأطفال كمضاد لديدان Oxyures (الحرقص)(١)

# مزج العسل بالنباتات الطبية:

لعلاج الكثير من الأمراض، ولزيادة الفائدة من تناول العسل يمزج مع النباتات الطبية، وكل خلطة تفيد في علاج أحد الأمراض.

<sup>(</sup>١) د. ن. يويريش، العلاج بعسل النحل، ص ١٤١.



وعند إضافة عصير الليمون إلى العسل يصبح دواءً ناجعاً لارتفاع الضغط ونزلات البرد وينام المريض بهدوء.

وإضافة زيت الزيتون إلى عصير الليمون والعسل، يعالج أمراض الكبد والحويصلة المرارية.

وفنجاناً من نقيع الزيزفون مع العسل، يطهّر الرئتين من البلغم، فهو دواء مفيد لأمراض الرئتين والكلي.

وللخطمية مع العسل خواص شفائية متعددة، ويستعمل بنجاح لعلاج التهابات المسالك البولية وجهاز التنفس، وله تأثير معالج للإسهال.

والبصل المخلوط بالعسل والتفاح علاج ناجع ضد التهاب الحنجرة.

والفجل مع العسل يمنع تكوين الحصاة في الكلى والحويصلة المرارية.

وعند مزج العسل مع حبة البركة، يستفاد من هذا المزيج عند إضافته لمواد أخرى لعلاج كثير من الأمراض.

شونيزاً (١/١/(حبّة البركة)، فيستفه ويشرب عليه ماءً وعسلًا].

ومن الأمراض التي يعالجها هذا المزيج، إزالة وتفتيت الحصي، وإدرار البول وإزالة الثآليل، وآلام الأعصاب، وآلام المعدة والأمعاء، وآلام الظهر والمفاصل، ولعلاج الخمول والكسل، تنشيط الذاكرة وسرعة الإدراك، لعلاج السكر، لجلاء وصفاء وجمال الوجه، لعلاج التهاب القلب وضيق الأوردة، لعلاج الصداع، للبواسر والتشققات الداخلية.

<sup>(</sup>١) محمد عبد الرحم، الحبة السوداء، ص ٤٠.

إذاً يتبين لنا أن مزج العسل مع النباتات الطبية، يزيد من الفوائد العلاجية للعسل.

#### العسل هو الطعام الحيوي للرياضيين:

لقد أثبتت التجارب أن العسل يُهضَم ويمتصه الجسم بسرعة، ووجد فيه الرياضيون قيمة خاصة كونه مصدراً سريعاً للطاقة، ويمكن تناوله قبل التمارين المجهدة مباشرة، مما يجعل العسل مساعداً مهمّاً في الراتب الغذائي للحيوية قبل التمارين وأثناءها وبعدها.

كما أن العسل يعالج مشكلة نقص الوزن التي يعاني منها الرياضيون النشيطون، وخاصة الخاضعون لتمارين مكثفة ولفترات طويلة.

وأكد الدكتور (ودارد Woodard) أن في بعض المباريات العنيفة، يصاب المتنافس بالرجفة، فهو بحاجة إلى كميات كبيرة من السكر، وأفضلها العسل. (٤)

### العسل وداء السكري:

لعل أقدم مشاهدة سريرية لمعالجة داء السكري بالعسل تعود إلى الطبيب أ. دافيدوف عام ١٩١٥م، حيث لخص نتائج مشاهداته فقال: (إن العسل يمكن أن يكون ضرورياً للمصابين بالداء السكري في كثير من الأحوال، فهو كهادة غذائية

<sup>(</sup>١) الحبة السوداء: وهي حبة سوداء ذات فوائد طبية كثيرة، من أسمائها: الشونيز، حبة البركة، الغزحة.

<sup>(</sup>٢) السّام: الموت.

<sup>(</sup>٣) محمد حسين مغنية، مجربات الإمامية، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٤) محمد نزار الدقر، العسل فيه شفاء للناس، ص ٧٢.



حلوة ولذيذة يمكنه إذا ما أضيف إلى جدول الحمية الخاص بالسكريين، يمكنه أن يفي برغباتهم نحو المادة السكرية دون أن يحيجهم إلى تناولها بأشكالها الضارة لهم)، كما أثبت أن العسل يمنع تخلون الدم Acetonemia الذي يحدث عادة نتيجة تناول المريض للسكر العادي، و العسل ينقص من إفراغ سكر العنب عند المصابين.

وقام الدكتور (امريك) المختص بمعالجة الداء السكري، باستعمال العسل بنجاح مع الراتب الغذائي، لأكثر من / ٢٥٠ / مريضاً بالسكري، واشتهر الدكتور «غوس» بمعالجته مرضى السكري بالعسل، وكانوا يأتون إليه للمعالجة وهم منهكون، وبعد برهة يستعيدون وزنهم ونضارتهم ونشاطهم، والعسل يحتوي على مواد هرمونية شبيهة بالأنسولين، كما ينشط العسل الجسم كله ومنه البنكرياس الذي يقوم بإفراز الأنسولين، وهذا الأخير يهضم السكر، مما يخفض نسبة السكر عند مرضى السكري، إلا أن المصابين بالداء السكري يمكنهم أن يتناولوا العسل، وأن تجرى المعالجة تحت إشراف طبيب مختص، ولحصول الفوائد المذكورة من العسل يجب أن يتحرّوا العسل الصافي والخالي من الغش، وأن يتأكدوا من ذلك بالتحليل الكيميائي الذي يبين نسب مكوناته.(١)

# العسل ونخر الأسنان:

وتستنتج تجارب العلماء ( أوسبورن ـ نوريسكين ـ وستاز )، أن السكاكر الطبيعية ومن جملتها العسل لا تحدث نخراً، ولا تسبب نمو العصيات الجرثومية اللبنية، ولكن السكاكر المصنعة قد سببت وزادت نسبة حدوث النخر، وكذلك ظهور الجراثيم العضوية اللبنية.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٧٤.



هذا ويُقبل الخدّج(١) القادرون على الرضاعة جيداً على الحليب المحلى بالعسل، ويصبح المصّ أكثر قوة مما لو تناول الخديج الحليب المضاف إليه السكر العادي.

لذا ينصح الدكتور المختص بطب الأطفال (ب. لوتينغر Paul Lutinger)، باستبدال العسل بالسكر العادي في تغذية الأطفال، والعسل يؤمّن للطفل المقدار اللازم من الفيتامين B6 البيريدوكسين، الذي يلعب دوراً هاماً في استقلاب البروتينات، ويؤدي نقصه من غذاء الطفل الرضيع إلى ظهور اختلاجات مختلفة، وللعسل إضافة لما تقدم تأثير حسن على تمثل الكالسيوم والمغنزيوم في العضوية. (٢)

#### العسل وطب الشيخوخة:

مع تقدم الإنسان في العمر تحدث بالتدريج تغيرات هامّة استحالية في الأعضاء والنسج وخاصة في النسيج الضام، وحينها يلجأ الشيوخ للأطباء، ولعل أبرز هذه الأعراض تجعد الجلد نتيجة للجفاف الذي يصيبه، والشيب وثقل حركات الأعضاء مع جمود الحركات المعبرة لعضلات الوجه، وضعف البصر وتضاؤل قوة السّمع، وتصلب الشرايين، وضعف في الذاكرة وانقباض في النفس واضطراب المضم وكثرة الإمساك، وتكون الرغبة جامحة والسعي حثيث لإعادة الشباب وتجديده.

وبعد تجارب عديدة، واستعمال مواد كثيرة، إلا أن عسل النحل، أعطاه الفلاسفة والحكماء منذ العصور الغابرة أهمية خاصّة، معتقدين أن تناوله مع الطعام بشكل مستمر يساعد على تجديد الشباب.

واقترنت هذه الاعتقادات مع دراسات وأبحاث وتجارب الأطباء التي تثبت

<sup>(</sup>١) الخدّج: هم الذين يولدون قبل إتمام/ ٩/ أشهر في رحم أمهاتهم.

<sup>(</sup>٢) محمد نزار الدقر، العسل فيه شفاء للناس، ص ٨٥.

فوائد العسل في معالجة ظواهر الشيخوخة، كون العسل غذاء ودواء بنفس الوقت، وعولج بالعسل مرض الثعلبة (Alopecia) والشيب (Leucotrichia) وعلى مظاهر الجلد الشائخ (Gerodermia) وعلى الجروح العفنة، كما أن للعسل تأثيراً كبيراً، ويعد علاجاً ناجعاً لكثير من شكاوي الشيوخ، من انحطاط ووهن عام، وآلام في الرأس ووهن عصبي (Neurastheni) ونفسي، وهي التي تشكل بمجموعها ما يدعى تناذر انخفاض القدرة على العمل.(١)

### العسل للوقاية من الأذيات الشعاعية:

حيث يتعرض المرضى المعالجُون بالأشعة، وكذلك أطباء الأشعة ومساعدوهم، أحياناً إلى مجموعة من العوارض المزعجة، تشكل بمجموعها ما يسمّى بـ (الداء الشعاعي)، وينجم عن تموّت نسج الجسم المعرضة للإشعاع، ويؤدي إلى فقر دم شديد ونقص في الكريات البيضاء مع صداع ووهن وغثيان وإقياء، وقد عالج الطبيب فرانكة (Franke) هذه الحالات بحقن عسلية وريدية، وأكد أن هذه الأعراض كانت تزول بشكل سريع ومدهش، مما يثبت فعالية العسل في معالجة أعراض الأذيات الناجمة عن التعرض المديد للأشعة، وللوقاية الفعالة منها. (٢)

# هل يقي العسل من مرض السرطان؟

تشير معظم الإحصائيات إلى ندرة إصابة النحالين بالسرطان، وقد حاول فوستر (Forster) إيجاد تحريات لحل هذا اللغز، بواسطة التسجيل الإحصائي، ولقد خلص إلى أن نسبة إصابة النحالين بالسرطان حسب معطيات هذه الإحصائيات أقل من باقي المهن، كون النحّالة يتعرضون للسع النحل ويتناولون

<sup>(</sup>١) محمد نزار الدقر، العسل فيه شفاء للناس، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ص ۱۱۰.

العسل والغذاء الملكي.(١)

### العسل والعلاج التجميلي:

يستعمل العسل لإطالة فترة شباب الجلد وحيويته ورونقه، وإبعاد شبح الشيخوخة عنه، ويكون ذلك بتأخير ظهور التبدلات الذاتية فيه، وللعسل تأثير وقائي مطهر ومرمم، ويستعمل لتجعدات البشرة، وأقنعة العسل على اختلاف أنواعها تعتبر من أفضل الوسائل في العلاج التجميلي، فالعسل يطري وينظف ويغذي الجلد، ويستعمل لمعالجة اضطرابات التصبغ المفرطة في الوجه وعلاج الكلف (Chloasma) أو النمش (Ephelides) ولتشققات الشفتين وقشب اليدين. (۲)

### أنواع العسل الطبيعي:

ليكون العسل طبيعياً، يجب أن يكون مصدر غذاء النحلة من رحيق الأزهار، دون التدخل بتغذيتها عن طريق المحلول السكري المصنع والممزوج بنكهات ومواد أخرى.

وعندما تعتمد النحلة في غذائها حصراً على رحيق الأزهار، يختلف نوع العسل الذي تنتجه النحلة، باختلاف أنواع الأزهار التي تزورها وتجني من رحيقها العسل الطبيعي الصحى الطبي، الذي فيه شفاء للناس.

ومن أهم النباتات والأشجار والمحاصيل التي يجني النحل منها الرحيق وغبار الطلع:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٣٨.



#### ١ - الأشحار المثمرة:

اللوزيات: ومنها: المشمش، اللوز، الكرز، الدراق، والخوخ.(١)

التفاحيات: ومنها: التفاح، والسفرجل.

الحمضيات: ومنها: البرتقال، الليمون، واليوسفي.

 ٢- أشجار وشجرات حراجية: ومنها الكينا Eucalyptus ، البلوط ، الشوح، الزيزفون، الصفصاف، الزعرور، الكستناء، الصبار، والأكاسيا. (٢)

٣- الأعشاب البرية: ومنها الطيون، الزوفا، العجرم، الزعتر البرى، النفل، الأقحوان، الزلوع، الختمية، الحلاب Euphorbia، المريمية، السيّاق، الخلة، الخزامي، العليق، اللبلاب، المردقوش، إكليل الجبل، الخلنج، الهندباء، الحندقوق، و الفجيلة (٣).

٤ - المحاصيل: ومنها اليانسون، حبة البركة، الكزبرة، السمسم، الجزر، الفصّة، البيقية، الشمرة، النعناع، القطن، عباد الشمس، والكمّون.(٤)

ومع اختلاف أنواع العسل باختلاف الأزهار التي يجنى منها الرحيق، الذي يحوله عسلاً لذيذاً وطيباً ذو فائدة عظيمة، تختلف الخاصية العلاجية لهذا النوع أو ذاك، باختلاف أنواع الأزهار التي يرتشف النحل رحيقها.

### المؤمن و النّحلة:

### روى عن رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>١) د. عرقاوي و قاسو، تربية النحل، ص ٦٣.

Perry, Plants & Flowers p. 61. (Y)

Vetvicka, Wildflowers p. 88. (\*)

<sup>(</sup>٤) آلان سوري، نباتات العسل، ص ٣٣.

[مثل المؤمن كمثل النحلة، إن أكلت أكلت طيباً، وإن وضعت وضعت طيباً.(١)

من خلال دراسة طبيعة النحل، هذا الكائن النظيف، فإننا لا نراه في الأماكن المتسخة، حقاً إنه مخلوق معقم، لا يأكل إلا من الأطعمة النظيفة، وذات الرائحة العطرة، والطعم الحلو اللذيذ، فلا يقبل المتفسخ من الطعام، ولا يرغب بالمتخمر منها أو الفاسد، وكذلك فإنه لا يضع ولا يقدم لنا من العسل إلا ما هو مغذ ومفيد ونقي و طيب.

وتثبت هذه الرواية، كما أكد العلم، أن ما تقدّم النحلة من العسل إنما هو عن طريق فمها، وليس عن طريق قناتها الهاضمة، لأن النحلة لها معدة خاصّة للعسل منفصلة عن المعدة الهاضمة، التي تطرح الفضلات، وبالتالي يكون إنتاج العسل من النحلة من فمها و ليس من مؤخرتها، وكذلك فإن المؤمن، فإنه لا يأكل إلا حلالاً طيباً نقياً خالياً من كلّ شبهة وخبث وحرمة، ولا يصدر عنه إلا الطيّب، من حسن القول والفعل.

وروي عن [رسول الله الله الله الله الله الله عن النحلة، إن صاحبته نفعك، وإن شاورته نفعك، وإن جالسته نفعك، وكل شأنه منافع، وكذلك النحلة كل شأنها منافع]. (٢)

فالنحلة كالمؤمن كلها منافع، ولهذا السبب كاننهي رسول الله الله عن قتل النحلة.

<sup>(</sup>١) المحمدي الري شهري، ميزان الحكمة، مجلد ٩ ، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) محمد باقر المجلسي، بحار الأنوار، ج ٦١، ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٢٢٤.



# ٢ ـ الغذاء الملكي: Royal Gely

الغذاء الملكي هو السائل الذي تفرزه شغالات نحل العسل من غددها الرأسية، وتتغذى ملكة النحل على الغذاء الملكي طيلة حياتها.

# التركيب الكيميائي للغذاء الملكي(١)

| النسبة ٪ | مكونات الغذاء الملكي   |
|----------|------------------------|
| 78,10    | ساء Water              |
| ٤,٥٨     | آزوت Nitrogen          |
| ٣٠,٦٢    | ألبومينات Albuminate   |
| ٠,٦٧     | فوسفور Phosphor        |
| ٠,٣٨     | Sulfur کبریت           |
| ۲,۳٤     | رماد Ash               |
| 18,00    | سکر ثنائي Sugar binary |
| 11, V    | سكر العنب Glucose      |

<sup>(</sup>١) د. عادل فتيح، تربية النحل، ص ١٧٤.

| ٣,٣٥  | سكر القصب Sucrose                     |
|-------|---------------------------------------|
| 10,77 | مستخلص ـ (منه اليود)<br>Iodine        |
| ٣     | مواد غیر معروفة Unknown<br>substances |

إضافة لمواد أخرى وهي: الأملاح المعدنية، الفيتامينات وخاصة فيتامين B5، هرمونات، مضادات حيوية، حمض ديزوكسي ريبونيوكليك وهو الحمض النووي.

# طرق إنتاج الغذاء الملكي،

### ١ - الطرق الطبيعية:

أ- الطريقة المباشرة: بوضع الخلايا بحالة اليتم ( فقدان الملكة )، عندها تقوم الشغالات ببناء البيوت الملكية.

ب- الإنتاج الطبيعي الموجه: وذلك بإجبار النحل على بناء البيوت الملكية فوق العيون المختارة.

# ٢- الطرق الاصطناعية:

من خلال أجهزة لإنتاج الغذاء الملكي، وذلك بعدة طرق عملية. (١)

# الخواص العلاجية للغذاء الملكي:

ومن خلال دراسة العلماء (د. ماكليسي، د. ميلامبي، د. هنري ديبل، د.

<sup>(</sup>۱) آلان كاياس، الدليل العملي، ص ٧٣.



ويلسون، وغيرهم) للغذاء الملكي، استنتجوا الأمور التالية:

-الغذاء الملكي منشط ويعمل على تحسين الحالة العامة للجسم، وذلك بتسهيله الاستقلاب داخل الخلايا.

\_ يؤثر على مجمل الكائن الحي فيزيد من قوته، ولمن يعاني التعب والإجهاد يشعر بفائدة عظيمة، ويساهم في زيادة وزن ضعاف الجسم.

\_يقوي الجسم ويسمح بوقاية فعالة ضد الأمراض السارية.

ـ يزيد الغذاء الملكي من تحمل الأعمال المجهدة، ويوصف للمرضى في طور النقاهة.

\_ لحالات فقر الدم وفقدان الشهية.

\_يفيد الغدد الكظرية، فيوصف للضعيف الواهن ولمن يشعر بالإرهاق والمنهك

ـ للغذاء الملكي خاصية عالية في قتل الميكروبات، ويؤخر نمو الخلايا السرطانية وانتشارها.

\_ينصح بتناوله لكل من يشعر بالعجز ولمن يعاني من تعب شديد.

\_ يقى من الشيخوخة المبكرة التي تصيب الأعضاء والجلد.

\_ينظم ضغط الدم ويقوى الجسم لاحتوائه على هرمونات منشطة ومفيدة.

\_ يعالج الغذاء الملكي مرض فقر الدم وتصلب الشرايين.

\_ يفيد الغذاء الملكى بإعادة بناء الأعضاء الضعيفة ويعالج الأمراض العصبية وضغط الجهاز الدوري وينشط الغدد الجنسية، وللغذاء الملكي خواص وقائية عالية.

ـ لعلاج القرحة المعدية ومعالجة التهاب الكلى والجهاز البولى والكبد والغدد الصفراوية. \_ يدخل الغذاء الملكي في صناعة منتجات التجميل والعناية بالبشرة.

\_ يعتبر الغذاء الملكي مادة غذائية ذات قيمة كبيرة نظراً لاحتوائه على نسبة عالية من البروتينات والدهنيات والسكريات والأحماض الأمينية.

\_يفيد الغذاء الملكي لنمو الأطفال، ولعلاج الربو والسل والسكري والأمراض العصبية كالروماتزم والديسك.(١)

#### ٣ ـ شمع نحل العسل Wax

شمع النحل هو المادة التي تفرزها شغالة نحلة العسل من غدد خاصة.

تبني النحلة بالشمع بيوتها السداسية التي تخزن فيها العسل وأطوار الحشرة المختلفة.

روي عن أمير المؤمنين عَلَيْتُلَانِ : [فإن النحل يأكل من كل زهر أزينه فيتولد جوهران: أحدهما فيه شفاء للناس، والآخر يستضاء به ].(٢)

إضافة للفوائد المذكورة في الحديث الشريف، هناك فوائد عديدة نذكر منها ما يلى:

### الفوائد العلاجية لشمع النحل:

\_مضغ الشمع يعالج التهاب الجيوب المزمن ولعلاج الزكام والتهاب القصبات الهوائية.

- يستفاد من شمع النحل في تطرية وتدفئة وتجدد الجسم الإنساني. يستعمل شمع النحل في التلوين الشمعي والتجميل وإزالة التجاعيد.

<sup>(</sup>۱) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) عبد الواحد الآمدي، غرر الحكم، ص ٢٧٣.



- ـ لمضغ الشمع تأثير فعال في تقوية اللثة ولمرض الربو.
  - \_ يعالج بشمع النحل مرض الثعلبة.
- ـ لشمع النحل فوائد كثيرة إذا أضيف إلى بعض المواد في شفاء الدمامل وتطرية الأوردة وللقروح والجروح والحروق.
  - \_ يوقف مضغ الشمع تدمع العين ويوقف الحساسية.
- \_يدخل شمع النحل بعد مزجه بمواد أخرى بصناعة مواد التجميل والمراهم التي تعالج الكثير من الحالات المرضية.
- \_ مضغ شمع النحل ثلاث مرات يومياً، يفيد في إزالة رائحة الفم المنبعثة من التهابات اللثة، أو أي قروح داخل الفم.(١)

ولابد أن أذكر بأن شمع النحل طبيعي وتفرزه غدد معينة في النحلة، ويمكن تناوله، وهو يختلف عن شمع البارافين الكيميائي، وهذا الأخير له استعمالات مختلفة.

ومن الجدير ذكره أن النحل لا يقبل على الشمع الصناعي، ولا يتقبل إلا الشمع الطبيعي ، الذي يفرزه النحل.

### تسبيح النحل:

قال تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمُوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُّ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا غَفُورًا ﴿. (الإسراء، ٤٤)

فالكون كله يسبح ويقدس الله عز وجل، من سهاوات وأرض ومن فيهن، كل أولئك له تسبيحه وتعظيمه لله جل وعلا.

<sup>(</sup>١) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٢٨٨.



في هذه الصورة، يثبت لنا النحل، أنه يسبّح بحمد الله عز وجل، ومن طائفته الساحرة، تم الكشف عن هذا الجانب الإبداعي، لهذا الكائن الخلاق، وهو يدعو وينادي: ( يَكَ الله )، ولكي نفهم لغته، حاول أن يترجم تسبيحه بلغتنا التي نتكلم بها، فتبارك الله من ربّ معبود، مستحقّ التسبيح.



# ٤ حبوب اللقاح: Polen (غبار الطلع)

يعرّفها الدكتور (كارل فون فريش) بأن حبوب اللقاح هي خلايا التذكير الجنسية في النباتات الزَّهرية.

# التركيب الكيميائي لحبوب اللقاح(١)

| النسبة ٪       | مكونات حبوب اللقاح                  |
|----------------|-------------------------------------|
| 717            | Water والاء                         |
| <b>~</b> • _ ∨ | بروتينات Proteine                   |
| ٤٠             | حموض أمينية    ومنها<br>Tryptophane |
| ٤٨_٢٥          | سكريات Sugar                        |
| نسبة قليلة     | فیتامینات Vitamine                  |
| نسبة قليلة     | سکرید یسمی Rutine                   |
| نسبة قليلة     | مضاد حيوي Antibiotic                |
| نسبة قليلة     | عامل نمو Grow                       |

إضافة إلى الهرمونات، الخائر، الأنزيات، الأملاح المعدنية: (كالسيوم، بوتاسيوم، مغنزيوم، فوسفور، مضادات حيوية، ومادة Rutine ( لها تأثير في مقاومة الشعيرات الدموية)، أحد مركبات الاستروجين Oestrogene.

ويعتقد بأن القيمة الغذائية الموجودة في حبوب الطلع ترجع إلى وجود نسبة عالية من البروتينات فيه.

وأظهرت دراسة الدكتور (ف. دفياتنيتي)، أن حبوب اللقاح تحتوي على (١) آلان كاياس، حبوب الطلع، ص ٨٦. .D وفيتامين  $B_2, B_3, B_5, B_6$  وفيتامين  $B_3, B_4, B_5$  وفيتامين

وتؤكد أبحاث الدكتور (س. لبيدوف)، أن غبار الطلع مصدر ممتاز للكاروتين.

### الفوائد العلاجية لحبوب اللقاح:

غثل البروتينات ما يقرب من ٣٥٪ من مكونات حبوب الطلع، إنها نسبة كبيرة، وغالبية هذه البروتينات تتكون من أحماض أمينية أساسية لا يمكن لجسم الإنسان اصطناعها، ويقاس غنى حبوب الطلع من الناحية الغذائية عند معرفة دور هذه الأحماض

الأمينية، ولعل ذكر هذه الخصائص سيعطي فكرة أفضل عن القيمة العلاجية لحبوب الطلع.

وفيها يلى نذكر الأحماض الأمينية الموجودة في حبوب اللقاح(١):

ـ ليزين Lysin : يساهم في تثبيت الكالسيوم، يبعث على الشهية، يسهل الهضم، ويلائم تجدد الكريات الحمراء في الدم.

ـ تربتوفان Tryptophane : يسمح بتمثيل فيتامين PP والذي يؤدي نقصه في الجسم إلى الإصابة بداء البلغرة . Pellagre

\_أرجنين Arginine : يوصف لحالات العجز والوهن والعقم.

\_ هيستيدين Histidine : يناسب تلون الدم عن طريق تشجيعه لتشكل هيموغلوبين الدم.

\_ فينيل ألانين Phenylalanine : يتحكم باستقلاب فيتامين C.

<sup>(</sup>١) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٢١٣.



- ـ سيستين Cystine : يحسن مرونة الجلد وطراوته.
- ـ تيروزين Tyrosine : يحمى الجلد من وهج أشعة الشمس.
- \_ ليوسين Leucine : يساعد البنكرياس على حسن أداء وظائفه.
  - \_ميثيونين Methionie : يلائم الكبد والجهاز الهضمي.

# فوائد غيار الطلع(١):

- \_ تنشط الكائن وتساعده على مقاومة الإصابات الجرثومية عن طريق دعمها للجسم.
- ـ تنظم الاضطرابات الوظيفية، وذلك بأن تعيد التوازن لعمليات الاستقلاب التي تعاني النقص أو الخلل.
  - ـ تمنح القوة للمتهاثلين إلى الشفاء إثر مرض طويل أو مداخلة جراحية.
- \_ تنشط الأشخاص الذين يشكون من التعب أو الوهن، وللمصابين بالتسمّم.
  - ـ تناول حبوب اللقاح يحسن نشاط المخ والعمل الفكري والذاكرة.
- ـ تزيد حبوب الطلع من وزن نحيلي الجسم، ولحالات نقص الكالسيوم وأمراض الكساح وتأخر النمو وفقر الدم، وينصح بتناول حبوب الطلع للأمهات خلال فترة الإرضاع.
- \_ منظم للأمعاء، ويعمل على عودة انتظام وظائفها المصابة بالخلل، كالإمساك والإسهال.
- ـ بتناول حبوب اللقاح، يصبح الجسم مقاوماً لالتهابات القولون والتخمرات

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٢١٧.



ويمنع التعفن، ويساعد في علاج داء العصيات الكولونية Colobacillose. مقاومة سقوط الشعر لاحتوائه على الـ Rutine .

ـ يساعد تناول غبار الطلع في الوقاية من الشيخوخة المبكرة والهرم.

\_ يمتاز بأثره النافع والفعال في علاج تضخم البروستات لدى المتقدمين في السن.

# ه ـ العكبر ( البروبوليس ) Propolis :

وهي مادة راتنجية تجمعها شغالة النحل من براعم بعض أنواع الأشجار، كالحور، الصفصاف، الصنوبر.

وتستعمل النحلة العكبر لسد شقوق وثقوب الخلية التي تسكن فيها الطائفة.

- لتلميع وتعقيم العيون السداسية التي تضع فيها الملكة البيض.
- تغطية أجسام أعداء الطائفة (كبيرة الحجم والتي لا تستطيع طردها خارجاً) وتحنيطها بهذه المادة بعد قتلها ضمن الخلية (لكي تبقى الخلية معقمة).
  - ويستعمله النحل في دعم بنية الإطارات ولصقها ببعضها.

التركيب الكيميائي للعكبر(١)

| النسبة ٪ | مكونات العكبر |
|----------|---------------|
| 00       | مواد راتنجية  |
| ١.       | زيوت عطرية    |
| ٣٠       | شمع           |
| ٥        | حبوب لقاح     |

<sup>(</sup>۱) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٢٦٦.



#### الفوائد العلاجية للعكبر:

\_ اكتشفت الطبيبة (ف. كيفالكينا) أن للعكبر خواص قتل الميكروبات من الفصيلة السبحية والعنقودية وبكتيريا بيوسينس وكولاي و ميكروب التيفوس وغيرها من الميكروبات.

فالعكبر يعتبر مضاد حيوي (Antibiotic) طبيعي عظيم الفائدة عديم الضرر، مقارنة مع المضادات الحيوية الكيميائية، التي لا يخلو استعمالها على الأضرار.

ـ يوقف العكبر نمو البكتريا ويقضي عليها، وذو فعالية هائلة و يمتلك أثراً مضاداً للجراثيم

### مثل الـ Staphylococcus . مثل الـ

\_ يحتوى العكر على عدد من المضادات الحيوية الطبيعية (Flavonoides) وفي مقدمتها Galangine والذي نجده في براعم الحور ولا يحدث أي أمراض أو تأثيرات جانبية، دون أن يؤثر على الكائنات الحية المتواجدة في الأمعاء.

\_ لعلاج التهاب اللوزتين، والتهاب البلعوم والحنجرة، والتهاب اللثة والفم وخراج الأسنان.

\_ لالتهاب الجيوب والأذن والقصبات وذات الرئة والزكام والتهاب أغشية الأنف المخاطبة.

\_ للقرحة المعدية وداء العصيات الكولونية، والتهاب المثانة البولية والتهاب الكليتين والبروستات.

\_للدمامل والتقيح الجلدي والحروق والأكزما.(١)

<sup>(</sup>١) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٢٦٨.

# (0)

# ٦ ـ سمّ النحل ( لسع النحل ): Apitoxin

وسم النحل سائل شفاف ذو رائحة عطرية لاذعة، وطعمه مرّ، وتفاعله حامضي، تفرزه شغالة نحل العسل بواسطة آلة لسعها.

وتحقن النحلة سمها في جسم الذي يعتدي عليها أو يهاجم طائفتها، فهو سلاحها لتدافع به عن نفسها.

# التركيب الكيميائي لسمّ النحل:

ماء، حمض النمل، حمض كلور الماء، حمض الفوسفوريك، حمض أميني (الميليتين)، الهستامين، الكولين، التربتوفان، الكبريت، فوسفات المغنزيوم، النحاس، الكالسيوم، البروتينات، والزيوت الطيارة. (۱)

### الفوائد العلاجية لسمّ النحل:

\_ يعتبر سمّ النحل من أقوى المطهرات الفعالة، وقد أثبت (د. كوماروف)، (د. أرستين)، (د. بالاندين)، و (د. كوب)، وغيرهم من الباحثين أن المحلول المائي من سمّ النحل هو معقم.

- سمّ النحل يعالج به الحمى الروماتزمية، حيث نشر الطبيب الجراح (ليوبارسكي) مقالة بعنوان (سمّ النحل كعامل شفائي)، وصل خلالها إلى نتيجة مفادها أن سمّ النحل علاج ناجع للحمى الروماتزمية، في حين شفي الطبيب (ف. تيرتش) من هذا المرض بواسطة لدغ النحل.

\_ فعالية سمّ النحل في الأمراض العصبية المختلفة، ومنها التهاب الأعصاب وآلامها.

<sup>(</sup>١) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٢٩٨.



- ـ لعلاج جذور الأعصاب وآلام الظهر والعمود الفقرى.
- علاج أمراض الجلد، الطفح في الوجه، سل الجلد Lupus .
  - \_أعلن الدكتور شولز أن سمّ النحل يعالج الملاريا.
    - ـ لالتهاب قزحية العين والجسم الهدبي.
  - \_لتضخم الغدة الدرقية المصحوب بجحوظ العينين.
- \_ ولوجو د مادة الـ Histamine أدى استعمالها على المرضى في تقليل ضغط الدم، بسبب تمدد الأوعية الدموية الخارجية.
  - \_يستعمل سمّ النحل لعلاج عرق النسا، ومرض النقرس.
    - \_لسعات النحل تهدىء الآلام الالتهابية.
- \_يستعمل سمّ النحل لعلاج احتقان النسج بالماء وهي وذمات: الكلية، الشفاه، اللسان، الجفون، والحنجرة.(١)

ومن الملاحظات والتجربة العملية ، وخلال سنين عديدة من العمل بتربية النحل، وجدت أن لدغات النحل المتكررة تؤدي إلى زيادة مناعة الجسم تجاه سمّ النحل، ويصبح تأثير اللدغة أخفّ، وفترة الشفاء أسرع، فعلينا أن لا نقتل النحلة، وإذا لسعتنا ففي ذلك شفاء لنا من كثير من الأمراض.

<sup>(</sup>۱) جان لوى داريغول، العسل غذاء وعافية، ص ٣٠٢.



# ثانياً- اللبن (الحليب)

# - اللبن في القرآن:

إن للحليب ومشتقاته، ضرورة كبرى في غذائنا، وللشفاء من أمراضنا، حتى ذكر في القرآن الكريم في آيات كثيرة ومنها: قوله تعالى: ﴿مَثُلُ اجْنَةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ﴾. (محمد، ١٥) المُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ﴾. (محمد، ١٥) وقال تعالى: ﴿وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمٍ لَبَنًا خَالِصًا سَائِعًا لِلشَّارِبِينَ ﴾. (النحل، ٦٦)

#### الحليب:

هو السائل الناتج من إفراز الغدد الضرعية لأنثى الحيوانات اللبونة، ويجب أن يكون خالياً من أي لون غريب أو رائحة غير مقبولة، وخلوه من الميكروبات المرضية.

# التركيب الكيميائي للحليب(١)

| النسبة ٪ | مكونات الحليب           |
|----------|-------------------------|
| ۸۹_۸٤    | ماء Water               |
| ٣_٣      | Fat دهن                 |
| ٣_٣      | بروتين Protein          |
| ٥_٣      | سكر الحليب Lactose      |
| 1        | عناصر وأملاح معدنية Ash |

كما يحتوي الحليب على الفيتامينات: (A, D, E, K, B1, B2, B6,

<sup>(</sup>١) د. غانم حداد، الألبان، ص ٢٤.

B12, C)، والأنزيات ومنها: (B12, C Catalase, Lactase, Amylase)، اللاكتالبومين، الجلوبيولين، الكيزين، فوسفوليبيدات، كالسيوم، فوسفور، صوديوم، بوتاسيوم، كلور، حمض الليمون، الأصبغة، خلايا الدم البيضاء، والغازات.

التركيب الكيميائي للحليب في عدد من الثدييات ٪

| الرماد | البروتين | السكر | الدهن | الماء | الكائن  |
|--------|----------|-------|-------|-------|---------|
| ٠,٢١   | ١,٦٣     | ٦,٩٨  | ٣,٧٥  | ۸٧,٤٣ | الإنسان |
| ٠,٧    | ٣,٣      | ٥     | ٤     | ۸٧    | الأبقار |
| ٠,٨    | ٦,٥      | ٤,٦   | 0,4   | ۸۳    | الأغنام |
| ٠,٧٦   | ٤,٢٩     | ٤,٤٦  | ٤,٧٨  | ۸٥,٧١ | الماعز  |
| ٠,٧    | ۲,۹۷     | ٣,٢٦  | ٥,٣٨  | ۸۷,٦١ | الجمال  |

### فوائد الحليب الطبية:

١- يعتبر الحليب مصدر غني بالكالسيوم، الذي يمنع مرض ترقق العظام، ولتقوية عظام الأطفال، ويطيل قامتهم، ويجدد الخلايا التالفة، ويمنع مرض الكساح عنهم.

٢ - لمكافحة التهاب اللوزتين واللهاة، مليّن، وفاتح للشهية.

٣- سهل الامتصاص ومفيد للصدر والرئة ومفيد لمرضى الكبد، حيث إن مادة اللاكتوز تمنع امتصاص بعض المواد بالأمعاء التي قد تكون سبباً في حدوث الغيبوبة الكبدية، كما يفيد اللبن الأعصاب، وشرب الحليب يقلل من الإصابة بسرطان القولون والمعدة، والقرحة.



٤- ينشط عمل الدماغ ووظائفه لما يحتويه من الفوسفور الضروري لوظيفة الدماغ واحتوائه على الفيتامينات وخصوصاً مركب (ب) يمنع النسيان، ويقوي التركيز والذاكرة، ويقوى الأسنان.

٥- منشط ومغذي للكبد، ويعطى الفيتامينات والمعادن التي تعينه على القيام بعمله، ومعالجة التسمم.

٦- يحسن الحليب وينقى لون البشرة ويحولها إلى البياض كما أنه ينعم البشرة ويحافظ عليها.

٧- يساعد الحليب على النوم والاسترخاء وهو غذاء جيد لمرضى المصابين بالأمراض النفسية واعتلال المزاج والقلق، ومقوي للبصر لما يحتويه من فيتامين أ مع الكاروتينات.

 $\Lambda$  يعالج الحليب حالات الكلف والنمش وصباغ الجلد بعد الجروح والقروح  $\Lambda$ من لدغ الحشرات.

٩ - ولقد أدرك الرياضيون أهمية الحليب، فصاروا يتخذونه غذاء أساسياً لهم، يعينهم على بناء أجسادهم(١).

<sup>(</sup>١) د. غانم حداد، الألبان، ص ٢٤.



# المبحث الخامس: التأثير النباتي

للنبات أهمية كبرى في حياتنا، حيث نعتمد عليه في غذائنا وبأشكاله المختلفة، فمنه ما نستفيد من أوراقه أو جذوره أو سوقه أو ثهاره، أو ما نستفيد من أخشابه، وما تشكل الغابات من رئة للطبيعة بها تمدّ الجو من الأوكسجين.

وأهم هذه النباتات التي نعتمد عليها كعلاج لكثير من الأمراض، في حين أن هناك نباتات ورد ذكرها في القرآن الكريم وأجد من الضروري إلقاء الضوء عليها نظراً لأهميتها في حياتنا، ولفوائدها الغذائية والطبية، ولعلاج الكثير من أمراضنا، وحري بنا أن نهتم بدراستها لنستفيد منها، لقوله تعالى: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبُتِ مَا رَزْقُنُكُمْ ﴿. (الأعراف، ١٦٠)

وفيها يلي نورد بعض النباتات التي ذكرت في القرآن الكريم، مع دراسة أهميتها الغذائية و خو اصها العلاجية:

#### ١- التمر:

قال تعالى: ﴿ وَهُزَى ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُكِقِطْ عَلَيْكِ رُطَّبًا جَنِيًّا ﴾. (مريم ، ٢٥) وقال تعالى: ﴿فِيهَا فَكِكِهَ أُو النَّخْلُ ذَاتُ اللَّهَ كُمَامِ ﴾. (الرحمن، ١١) روي عن أبي عبد الله عَلَيْسَكِم : [ العجوة من الجنة وفيها شفاء من الداء ]. (١)

### تركيب التمر،

 $(A, B_1, B_2, BB, C, D)$  يعتوي التمر على الغلوسيد، الفيتامينات والمعادن (الكالسيوم، الفوسفور، الحديد، البوتاسيوم، الكاروتين، الكبريت، المنغنيز، الكلور، النحاس، المغنزيوم) ومعظم البروتينات الموجودة في التمر على

<sup>(</sup>١) محمد بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، ص ١٤١.

شكل أحماض أمينية وعددها / ١٢ / حمض أميني.

كما وجد أن التمر من أغنى المصادر بالحمض الأميني النادر (Pipecolic).

# الخواص العلاجية للتمر:(١)

- التمر غني جداً بالفوسفور، فأهميته كبيرة لبناء العظام والأسنان.
- \_ تناوله يفيد في علاج القلق العصبي وينشط الغدة الدرقية ويليّن الأوعية الدموية.
  - ـ واق من الشيخوخة، يقوي الدماغ ويقي من السرطان.
  - ـ لتقوية كريات الدّم الحمراء لاحتوائه الحديد ولعلاج فقر الدم.
    - \_ ينشط عضلات البدن ويزيد من القوة العصبية.
  - ـ تناول التمر يفيد في علاج البروستات والكلى ويقتل الديدان.
  - \_ مؤثر جداً في إنتاج ونقل الطاقة، ولعلاج الأمراض القلبية والكبد.
    - ـ لتهدئة السعال ورفع البلغم المصحوب بالدم وأوجاع الصدر.
- ـ يزيد من فوائده العلاجية كونه غنى بالسكريات والألياف وفقير بالدهون.
  - \_كمية الفلور في التمر أربعة أضعاف ما تحتويه الفواكه الأخرى.
- ـ أكد الدكتور أوسكار فيلزنفيلد أنه لا تعيش الجراثيم في التمور وطبّق بحثه على جراثيم الكوليرا، وقد أشارت دراسات ( Ture ) إلى أن وجود طبقة الـ Tannin في الثمرة يحميها من الطفيليات التي تسبب ظهور بقع متفسخة على سطح الثمرة في مرحلة الرطب.

<sup>(</sup>١) د. أحمد حجازي، التداوي بالفاكهة، ص ٥٤.



ـ يساعد الفيتامين A الموجود في التمر في زيادة وزن الأطفال ويعين جسم المراهقين على نمو سليم. ويحفظ رطوبة العين وبريقها ويمنع أمراض العين وتقوية أعصاب العين.

ـ لتقوية الأعصاب السمعية، لذلك يوصف التمر للشيوخ والطاعنين في السن.

- ينصح اختصاصيو التغذية بإعطاء كل طفل عصبي بضع تمرات لتؤمن له الهدوء والسكينة، فيكون التمريقوم مقام المسكنات والمهدئات.

\_ينصح الصائمون بتناول التمر عند الإفطار، لأن التمر تهضمه المعدة وتمتص سكرياته في وقت سريع، فتسير هذه السكريات في الدم بسرعة حاملة الطاقة إلى الدماغ والعضلات، لذلك ينصح الصائمون بتناول التمر لأنه يؤمن سكريات طبيعية للجسم، فيمنع الإصابة بالدوار والغثيان.

وفي الحديث روي عن رسول الله عليه: [ إذا أفطر أحدكم فليفطر على تمر، فإن لم يجد، فليفطر على ماء فإنه طهور].(١)

و روي عن أبي عبد الله عَلَيْتُكُلِّهُ: [ في قوله تعالى في الآية ١٩ من سورة الكهف: ﴿ فَلْيَنْظُر أَيُّهَا أَزُّكُ طَعَامًا ﴾، قال أزكى طعاماً التمر]. (٢)

<sup>(</sup>١) الكفعمي، المصباح، ص ٦٣٢.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٤٥.



#### ٢\_ التين:

قال تعالى: ﴿وَٱلِنِّينِ وَٱلزِّينَوُ لِلَّهِ مِنْ التين، ١)

التحليل الكيميائي للتين(١)

| النسبة ٪ | المادة          |
|----------|-----------------|
| ٨٨       | ماء             |
| 19,7     | كربوهيدرات      |
| ١,٤      | برو ت <i>ین</i> |
| ٠, ٤     | دهن             |

كما يحتوي على الفيتامينات (A,B,C)، والمعادن (الحديد، الكالسيوم، البوتاسيوم، الفوسفور، والمنغنيز).

# الخواص العلاجية للتين:

ـ التين مليّن للمعدة، ويقلل من الحوامض في الجسم ومن ضررها، ومنشط للجهاز الهضمي.

- ـ نافع للبلغم، يقوي الكبد، يلين الصدر وللسعال.
  - \_مفيد لحالات التسمم، مقوي ويولد الطاقة.
- التين مغذي سهل الهضم، يفيد الأطفال والكبار بعد شفائهم من الأمراض ومرورهم بدور

النقاهة، ولفقر الدم ومرض الأعصاب.

<sup>(</sup>١) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات في القرآن الكريم، ص ٣٩.



- \_مفيد في بناء خلايا الجسم و هيموغلوبين الدم.
- \_ لعلاج التهابات الجهاز التنفسي، مثل ذات الرئة، ذات الجنب، الربو، ضيق التنفس، الزكام.
  - \_علاج ورم اللثة والفم والبلعوم.
  - ـ لتفتيت حصى الكلى ومدر للبول، ولحالات النزلات والربو.
  - \_ وصفه الدكتور ( لوكير) للمرضى الذين يشكون كسلاً في الأمعاء.(١١)

وفي الحديث روي عن الإمام الرضا عليت الله شيء بنبات الجنة]. (٢)

# ٣ الزيتون،

قال تعالى: ﴿ شَجَرَةٍ مُّبَكرَكَةٍ زَيَّتُونَةٍ ﴾. (النور، ٣٥)

روي عن أبي الحسن عَلَيْتُكُلِّ: [أوصى آدم عَلَيْتُكُلِّ إلى ابنه أن كل الزيتون فإنه من شجرة مباركة].((٣))

التحليل الكيميائي للزيتون(١)

| النسبة ٪ | المادة         |
|----------|----------------|
| ٧٠       | ماء            |
| 7 £      | زیت            |
| ٥        | بروتي <i>ن</i> |
| 1        | أملاح معدنية   |

<sup>(</sup>١) د. أحمد حجازي، التداوي بالفاكهة، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٤) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٨٧.



ويحتوي على الفيتامينات:  $A, B, B_2, C, D, E$ ، ومن المعادن: الفوسفور، الكبريت، البوتاسيوم، المغنزيوم، الكلور، الحديد، النحاس، والمنغنيز.

#### الخواص العلاجية للزيتون،

\_ فاتح للشهية، مقو للمعدة، ونافع للمصابين بالبلغم.

- زيت الزيتون غني بالمعادن والعناصر النادرة، كما أن الحوامض الدهنية غير المشبعة التي يتألف منها الزيت مفيدة للجسم، إذ أنها تمنع الترسبات الدهنية من جدران الشرايين الدموية بعكس الحوامض الدهنية المشبعة الموجودة في أكثر الزيوت الحيوانية التي تسبّب تشمّع الأعضاء وتصلّب الشرايين، ويستعمل زيت الزيتون لمعالجة قشرة الرأس وتساقط الشعر، ولوجع وورم المفاصل، ولمعالجة الحروق، وفيه مواد ذات تأثير مباشر وفعال في تغذية أنسجة المخ.

ـ زيت الزيتون مليّن ويزيل الصفراء، ولمعالجة الروماتزم ومرضى السكر.

\_ يطري زيت الزيتون البشرة، ولعلاج الإمساك المزمن، ولتعديل العظام.

- يعتبر زيت الزيتون من أفضل الزيوت حيث يستطيع الجسم امتصاصه وتمثيله بشكل كامل، وله تأثير بعمليات الهضم في المعدة وعلى الكبد، ويعد دواءً ناجعا لأمراض المعدة والكبد.(١)

#### ٤\_ الكرمة :

قال تعالى: ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿إِنَّ كُلَّا إِنَّ وَأَعْنَبُا ﴾. (النبأ ٣١\_٣٢)

روي عن رسول الله ﷺ: [خير طعامكم الخبز، وخير فاكهتكم العنب].(٢)

<sup>(</sup>١) د.فيصل حامد، الفاكهة، ص ٤٣٧.

<sup>(</sup>۲) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، + 17، + 17



# التحليل الكيميائي للعنب(١)

| النسبة ٪ | المادة           |
|----------|------------------|
| ۸۱,٦     | ماء              |
| ٠,٤      | دهون             |
| ٤,٣      | ألياف            |
| ٠,٨      | حمض النيكوتينك   |
| ٠,٨      | حمض البانتوتينيك |
| 17,0     | كربوهيدرات       |

وغالبية الكربوهيدرات من الغلوكوز (٨-١٣٪) و الفركتوز (٧-١٢٪) كما يحتوى العنب على الفيتامينات ( A, B, B1, B2 )، ومن المعادن (الكالسيوم، الحديد، البوتاسيوم، الفوسفور، المنغنيز، والصوديوم).

# الخواص العلاجية للعنب:

\_ يعالج حالات سوء الهضم والقبض، وللبواسير والحصاة الكبدية، والحصاة البولية.

\_مغذَّ ومرطب للجوف ومضاد للا لتهابات، وسريع الهضم، وذو طاقة عضلية وعصبية.

\_مضاد للسموم، مدر للبول، ولورم المفاصل والروماتيزم والنقرس.

\_ لعوارض ضغط الدم، والاضطرابات الجلدية والأكزما، ولفقر الدم

<sup>(</sup>۱) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ١٠٦.

177

والاضطرابات القلبية.

\_لضعف الكبد وورم الكلية ومعالجة أمراض النحافة ومعالجة التقيؤ.

\_ يستعمل زيت العنب في مساحيق التجميل، كمليّن للجلد والمحافظة على صحته.

\_دهن الجلد بزيت العنب، يزيل تعب العضلات بعد التمارين الرياضية.(١)

وفي جامعة (بيركلي) في كاليفورنيا، وجد الكيميائي الحيوي (يتراس لاتين) أن الميوتوجين Mutogen المسمى كويروستين Quercetin ، هو من أقوى مضادات السرطان المكتشفة، ويساعد في وقف انتشار السرطان، وهذه المادة الكيميائية موجودة في قشرة العنب.

\_ للعنب أثر فعال في تنقية الدم وإزالة الاضطراب المفاجىء في نمو أنسجة الجسم.

\_عصير العنب مفيد للصحة وللوقاية من أمراض القلب.(٢)

# ٥\_الرمان:

قال تعالى: ﴿فِيهِمَافَكِمَهَ أُوَغَلُّ وَرُمَّانُ ﴾. (الرحمن، ٦٨) قال تعالى: ﴿وَجَنَّنتِ مِّنْ أَعَنَابِ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ ﴾. (الأنعام، ٩٩)

روي عن أبي عبد الله عليت الله عليت [ ليس من رمانة إلا وفيها حبة من الجنة ]. (٣)

<sup>(</sup>١) د. فيصل حامد، الفاكهة، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٥٣.



# التحليل الكيميائي للرمان(١١)

| النسبة ٪ | المادة      |
|----------|-------------|
| ٨٥       | ماء         |
| ٧        | سكر         |
| ٤,٧      | ألياف       |
| 1        | حمض الليمون |
| 1        | برو تین     |
| ٤,٧      | رماد        |
| ٣        | دسم         |

ويحتوي الرمان على الفيتامينات (A, B, C) والمعادن ( الحديد، الفوسفور، الكبريت، الكالسيوم، البوتاسيوم، والمنغنيز).

# الخواص العلاجية للرمان:

\_ عصير الرمان له خواص هاضمة، وخاصة بالنسبة للدهون، فهو مقاوم للحمى ومضاد للتقيؤ إذا كان العصير حامضاً، وهو مضاد للسعال إذا كان العصير حلواً.

ـ قشرة الجذر تستعمل طاردة للديدان وخاصة الدودة الوحيدة، والاحتوائها على البلترين Pelleterine المستعمل في القضاء على الدودة الشريطية بالجدران المعوية.

<sup>(</sup>۱) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٧٠.



- الرمان الحلو رطب وجيد للمعدة ومقوّ لها، ولعلاج الإسهال الشديد.
- \_ مفيد للحلق والصدر والرئة، مغذ للبدن، مليّن للمعدة، يفيد في حالات فقر الدم.
  - \_ يعالج مرض النقرس، وتذويب بعض الحصى في الكلية.
  - ـ ينظف مجاري التنفس والصدر، مقوّ للقلب، يطهّر الدم.
  - \_يشفى من عسر الهضم، يخلص الأمعاء من فضلات المآكل الغليظة.
  - \_قشر الرمان لحالات الإسهال، ولعلاج الكبد وإزالة الكوليسترول.
    - \_ مضاد للزكام، ولمعالجة الضعف والنحافة الشديدة.
  - \_ أكل الرمان مفيد للوهن العصبي، ويصفى الصوت و يهدىء السعال.
  - \_الرمان يعالج وجع الرأس النصفي، ويزيل تأثير الإغماء، ومقو للقلب.(١)

### ٦- الريحان:

قال تعالى: ﴿ فَرَوْحُ وَرَيْحَانُ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾. (الواقعة، ٨٩) وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهِ ثُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْحَ انُ ﴾. (الرحمن، ١٢)

# التحليل الكيميائي للريحان(٢)

| النسبة ٪ | المادة |
|----------|--------|
| ۸٦,٣     | ماء    |
| ٠,٥      | دهون   |

<sup>(</sup>١) د. محمد عدنان القطب، النباتات الطبية والعطرية، ص ١١٧.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٧٧.

| _   |     |
|-----|-----|
| 4   |     |
| - ( | M۱. |
| _ ( | וכ  |

| ١   | ألياف  |
|-----|--------|
| ٣,٨ | بروتين |
| ١,٨ | رماد   |
| ٦,٦ | سكريات |

و يحتوي على فيتامين A و C و رايبوفلافين و نياسين و الفوسفور و الحديد والكالسيوم.

#### الخواص العلاجية للريحان،

\_يستخدم زيت الريحان مطيباً للطعام، ويدخل في صناعة العطور والصابون.

\_يدخل في العقاقير المضادة للديدان المعوية والعقاقير الخاصة بعلاج الروماتيزم والتهاب

المفاصل ونزلات البرد، ويساعد على هضم الطعام ويطرد رياح البطن ويدرّ العرق.

\_ يخفض حرارة الجسم، ومضاد للسموم، ولعلاج الصداع.

\_ يستخدم اللهاب الحنجرة، ولتسكين الألم ومدر للبول و العرق، ومضاد للتشنج.(١)

# ٧ الزنجبيل:

قال تعالى: ﴿ وَيُسْفَوْنَ فِيهَا كُأْسًا كَانَ مِنَ اجُهَا زَنْجَبِيلًا ﴾. (الإنسان، ١٧)

<sup>(</sup>۱) د. هاني عرموش ، الأعشاب في كتاب، ص ٤٨٠.

#### الخواص العلاجية للزنجبيل:

\_ يستخدم الزنجبيل لعلاج الربو والسعال وتسكين آلام المعدة والأمراض الجلدية.

ـ يستخدم كتوابل ومطيب لنكهة الطعام، وخير معين للهضم، ومسكن ومنبه للقناة الهضمية.

\_ لمعالجة الغثيان، ويقتل فيروس النزلة الوافدة، ويرفع كفاءة الجهاز المناعي في مكافحة الإنتانات، ويوجد فيه مواد مضادة للالتهاب.

- ولعلاج نزلات البرد، والتهاب الحنجرة والشعب الهوائية. (١)

#### ٨\_ البصل:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نَصْبَرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدٍ فَٱدْعُ لَنَارَبُّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِّ اتُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَ اوَقِثَ آيِها وَفُومِها وَعَدَسِها وَبَصَلِها ﴿. (البقرة ، ٦١)

# التحليل الكيميائي للبصل:

يحتوى البصل على مواد عطرية طيارة، وعلى سكريات أحادية وثنائية (مثل الفركتوز والسكروز والمالتوز والأنسولين) وعلى الفيتامينات (B,C,D) وحمض التفاح وحمض الليمون، ومواد كبريتية وهي التي تعطيه الرائحة والطعم المميزين. ويحتوي البصل على المعادن: الكبريت، الكوبالت، الصوديوم، البوتاسيوم، الحديد، اليود.(٢)

<sup>(</sup>١) هاني الخير، الطب العربي الشعبي، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات في القرآن الكريم، ص ١٧.



## الخواص العلاجية للبصل:

\_ يستخدم البصل لعلاج الربو والزيوت الطيارة، وله تأثير كبير على معظم الميكر وبات العنقودية والسبحية وينشط حركة الأمعاء.

\_ مقوّ للجهاز العصبي والكبد والكلي، ومدرّ للبول، ومذيب للرواسب البولية.

ـ البصل مضاد للروماتيزم، مطهر ومضاد للجراثيم، ولتصلب الشرايين و التجلط.

\_منظم للغدد، خافض للسكري، طارد للديدان، يبعد الأرق الذهني والتعب، وتقوية ونمو الشعر، منوّم خفيف، مفيد للجلد.

\_ للبصل خاصية مضادة للالتهاب، وهو ملين وفاتح للشهية ومفيد للنفخة.

ـ لعلاج وجع الأسنان وتسكينه، ويحول دون حصول الجلطة القلبية والدماغية.

\_ مفيد للأطفال ذوي النمو البطيء وللشيوخ.

ـ قاتل للجراثيم، يفيد المعدة، ينقي الدم، ويساعد على الهضم.

\_ يساعد البصل على الوقاية من أمراض القلب وعلاجها، ومعالجة العقم. (١)

وقد روي عن أبي عبد الله علي [البصل يذهب بالنصب، ويشد العصب].(٢)

<sup>(</sup>١) وديع جبر، العلاج بالنبات، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٣٧٤.



## ٩ الثوم:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحِدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِنَا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَآبِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا ﴾. (البقرة، ٦١)

روي عن رسول الله عليه: [كلوا الثوم وتداووا به فإن فيه شفاء من سبعين داء].(١)

## التحليل الكيميائي للثوم:

يحتوي الثوم على الماء، البروتين، الكاروتين، فيتامين B، فيتامين C، الأملاح، البوتاسيوم، الصوديوم، الكالسيوم، المغنيزيوم، الكبريت، الفوسفور، والكلور.

ويحتوي الثوم على المضادات الحيوية، زيوت غير طيارة، مواد سكرية، خمائر، فيتامينات (, B2, B1, A)، أملاح معدنية، وهرمونات.(٢)

## الخواص العلاجية للثوم:

\_ الثوم منبه معوي، مطهر للأمعاء، يوقف الإسهال الميكروبي، ومزيل لعفونة الأمعاء.

- فعالية الثوم في قتل الجراثيم المسؤولة عن مرض السل وإنتانات المثانة. تناول الثوم يساعد في تخفيض الضغط الشرياني، وتوسيع الأوعية الدموية.

\_ الوقاية من سرطان المعدة، والتخلص من الرصاص ومعادن ثقيلة سامة أخرى.

ـ تناول الثوم يساعد في ضبط مستوى السكر في الدم، ومدر للبول.

<sup>(</sup>١) ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، ج ١٦، ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٥٠.



- \_ يحل الثوم رسوبات الدم، ومفيد لعلاج المفاصل وللنقرس والروماتيزم.
  - \_الثوم مضاد حيوي، ومنشط لجهاز المناعة.
  - لعلاج النسيان، وتأثيره فعال على غدد المخ.
- ـ لتنشيط عضلة القلب وتنظيم دورة الدم، ويفيد في علاج مرض تصلب الشرايين.
- \_ يشفى الأمعاء من الالتهابات، لحصى الكلى، ويقضى على الدود في بطن الأطفال.
  - ـ لمعالجة الشلل والرعشة، ومفيد في علاج الملاريا والأرق.
  - \_ يعتبر الثوم من المواد الحارقة للدهن، ويساعد في تخفيف الوزن.
    - \_منبه، خافض للحرارة، طارد للغازات، ومفيد للأعصاب.
- ـ تناول الثوم يساعد في خفض ضغط الدم، وخفض مستوى الكوليسترول في الدم.
- ـ يعتبر الثوم من أفضل المضادات الحيوية (Antibiotics) فهو يعادل البنسلين والستربتو ميسين معاً، وذلك بفضل وجو د مادة الليل (Allyl).(١)

(١) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٥١.

## ١٠ الطلح: (الموز)

قال تعالى: ﴿ وَطَلْبِحِ مَّنضُودِ ﴾. (الواقعة، ٢٩)

التحليل الكيميائي للموز(١):

| **       |            |
|----------|------------|
| النسبة ٪ | المادة     |
| V0 - V7  | ماء        |
| 70-77    | كربوهيدرات |
| 1,0-1,4  | برو تین    |
| ٠,٦-٠,٠٩ | دهون       |
| ۰,۹-۰,۸  | رماد       |

هو شجر الموز ، و يحتوي على البروتين ، البوتاسيوم ، الفيتامينات A و B و C النياسين ، الريبو فلافين ، وسكريات . (۲)

## الخواص العلاجية للموز؛

\_ يساعد في علاج الإسهال لاحتوائه على البكتين Pectin، ومرض اليرقان عند الصغار، وعلاج الصداع والحصبة.

\_ مفيد للهزال، والأضطرابات الجهاز الهضمي، منشط لعمل الكلى والجهاز البولي.

\_يستفاد منه لحالات الدوار ومفيد لقرحة المعدة.

<sup>(</sup>۱) د. فيصل حامد، الفاكهة، ص ٥٠٨.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٩٨.



\_ لمكافحة زيادة أملاح الصوديوم في الجسم، مما يؤدي إلى منع تصلب الكلى والشرايين.

\_ يفيد الموز لكل الأعمار، فالشيخ الطاعن في السن يأخذ منه سعرات حرارية وقوة، والطفل

يستعين به على النمو، والمرأة الحامل تأخذ منه أملاحاً معدنية كثيرة.(١)

## ١١ـ الخردل:

قال تعالى: ﴿ يَنْهُنَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِمَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿. ( لقمان، ١٦)

التحليل الكيميائي للخردل(٢)

|          | <u> </u>            |
|----------|---------------------|
| النسبة ٪ | المادة              |
| ۸,0٢     | ماء                 |
| 70,08    | زیت ثابت            |
| ٠,٤٧     | زیت طیّار           |
| 77,0     | بروتين              |
| ٩,٠١     | سليلوز              |
| ٦,٤٦     | ميروسين             |
| 78,77    | مواد ذائبة في الماء |

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٦٣.

## الخواص العلاجية للخردل:

\_ يعتبر الخردل الأسود من التوابل، في حين يستخرج من بذور الخردل الأبيض زيت لاذع الطعم. وتناول الخردل يحسن الشهية، ويساعد على الهضم يطرد الغازات من الأمعاء.

ويستعمل الخردل لعلاج مرض الطحال، ولمعالجة التهاب الرئة وضعف القلب، وللصداع العصبي، وآلام المعدة وقرحتها، ويعالج التهابات الحنجرة والبحيّة والتهابات الفم.(١)

لعلاج النقرس ولوجع المفاصل وعرق النسا، يسكن وجع الفم والأسنان، يمنع النزلات ويزيل السعال المزمن والربو وأوجاع الصدر والبلغم وعسر التنفس، للجرب وتفتيت الحصى، وينقى الوجه ويجفف اللسان.(٢)



<sup>(</sup>١) د. أمين رويحة، التداوى بالأعشاب، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) محمود أحمد حميد، الاستطبابات النباتية، ص ٩٨.



### ١٢ اليقطين:

قال تعالى: ﴿ وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينٍ ﴾. (الصافات، ١٤٦)

التحليل الكيميائي لليقطين(١)

| النسبة ٪ | المادة |
|----------|--------|
| 98,77    | ماء    |
| ٠,٦٧     | سكر    |
| ٥, ٠     | ألياف  |

كما يحتوي على الصوديوم، البوتاسيوم، كالسيوم، مغنزيوم، فوسفور، حديد، كبريت، كلور، كاروتين، فيتامين A، فيتامين C، وفيتامين B2، حمض الفوليك وحمض البانتو ثنيك.

## الخواص العلاجية لليقطين،

\_ اكتشف الباحثون في بولندا مواد كيميائية في بذور اليقطين يمكنها أن تمنع السرطان. وأجريت دراسة في المعهد الوطنى للسرطان في الولايات المتحدة الأمريكية، فأشارت إلى أن لليقطين فعلاً واقياً من سرطان الرئة، ومن سرطان المرى والمعدة والمثانة والرغامي والبروستات.(٢)

## ١٣ـ الكافور:

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾.. (الإنسان، ٥)

<sup>(</sup>۱) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٤٣.

والكافور نبات أبيض اللون، ذو رائحة قوية طيبة، ويستعمل في الموارد الطبية كالتعقيم.

ويستخرج من أوراقه زيت يستخدم في علاج الروماتيزم والالتهابات، ولعلاج آلام الأسنان، ومطهر للجهاز التنفسي، وطارد للديدان، مسكن، ومضاد للتشنج.(١)

## ١٤ ١ البقل:

قال تعالى: ﴿ يُحَرِّجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَ اوَقِثَ آبِهَا ﴾. (البقرة، ٦١) وتشمل البقول: الفول والحمص والعدس.

وتعتبر البقول من الأغذية سهلة الهضم، قلوية التأثير، مرتفعة القيمة الغذائية، لاحتوائها على البروتينات، الكربوهيدرات، الدهون، الفيتامينات، والعناصر المعدنية الضرورية للجسم، مثل: الكالسيوم، الفوسفور، البوتاسيوم، الحديد، الصوديوم، المغنزيوم، واليود. (٢)

## الخواص العلاجية للبقوليات:

\_ يعتقد أن العنصر العلاجي في البقول يكمن في أليافه، وتناول البقول يخفض معدل الكولسترول في الدم بنسبة ١٩٪، ويخفض الكولسترول الضار (LDL) ويرفع من النوع المفيد (HDL).

\_ تناول البقول يؤدي إلى تحسن ضغط الدم عند المصابين بارتفاع ضغط الدم الشرياني.

\_ تناول الأطعمة الغنية بالألياف كالبقول يمنع الإمساك.

<sup>(</sup>١) أحمد لطفي، التداوي بالأعشاب، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٨.



ـ تناول البقوليات يقى من السرطان، وذلك يعزى لاحتواء البقول على مواد حالة للبروتياز، وهذه المواد تعاكس المركبات المسببة للسرطان في الأمعاء.(١)

## ١٥ ١ ـ العدس:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحِدٍ فَٱدْعُ لَنَارَبُّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَّ آبِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا ﴾. (البقرة، ٦١)

روي عن أبي عبد الله عليه السويق العدس يقطع العطش ويقوي المعدة وفيه شفاء].(٢) وروي عن أمير المؤمنين عَلَيْتُكُلُّ : [أكل العدس يرقّ القلب ويكثر  $P,\ Na,)$ : ويحتوي العدس على الفيتامينات: (A,B,C) ، والمعادن .(Ca, K, Fe

التحليل الكيميائي للعدس(٤)

| النسبة ٪ | المادة       |
|----------|--------------|
| 11,0     | ماء          |
| ٥٤,٨     | كربوهيدرات   |
| ١,٩      | دهون         |
| ۲۷,٥     | بروتين       |
| ۲,٥      | أملاح معدنية |

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ص ۱۰.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج ٦، ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ١٠١.

| ١   | لبيد   |
|-----|--------|
| ٠,٨ | سيللوز |

## الخواص العلاجية للعدس:

\_ العدس مغذ، سريع الهضم والامتصاص والتمثيل الغذائي، ومدرّ للحليب لدى المرضع.

\_ لعلاج فقر الدم، يحفظ الأسنان من النخر، مقوّ للمعدة، يشفي من السعال وآلام الصدر.

\_ مفيد للذين يبذلون جهداً عضلياً، ولتقوية العظام والأسنان.

\_ يعتبر العدس مقوياً للأعصاب، وتفيد قشوره في معالجة الإمساك.(١١)

## ١٦ـ الثمرة،

قال تعالى: ﴿ ٱنْظُرُوا إِلَىٰ تُمَرِهِ ٓ إِذَآ أَثُمَرُ وَيَنْعِهِ ۗ ﴾. (الأنعام، ٩٩)

إن من أعجب وألطف جوانب وجود النباتات هو إنتاج الثهار، كالبرتقال والرمان، وفوائدها في قول الإمام الصادق عَلَيْكُمْ: بقوله للمفضل: [ فكر يا مفضل في هذا النبات وما فيه من ضروب المآرب فالثهار للغذاء ... ] (٢)

إذن تعتبر ثمار الفاكهة من المصادر الهامة لغذاء الإنسان، فهي تحتوي على مجموعة كبيرة من العناصر الغذائية كالكربوهيدرات ( من سكريات و نشا )، سللوز، أحماض عضوية، مواد آزوتية، وزيوت طيارة وبروتينات، ودهون،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>۲) الغديري، آيات الكون، ص ٤٢٥.



وفيتامينات، وعناصر معدنية، وكمية كبيرة من الماء.(١)

## ١٧ ـ الحَت:

قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَامِنَ ٱلْمُعْصِرَتِ مَآءَ ثَغَاجًا ﴿ النَّالِلُّهُ رِّجَ بِهِ عَبًّا وَنَبَاتًا ﴾. (النبأ، (10\_18

تستخدم الحبوب في تغذية الإنسان والحيوان بواسطة بذورها الغنية بالطاقة، ويستخدم بعضها (كالشوفان والذرة البيضاء والصفراء) كأعلاف خضراء، والاستفادة من قشها الناتج عنها في تغذية الحيوانات أو صنع مهد لها، واستخدامها في صنع الأشربة المختلفة والنشاء والمعجنات.(٢)

## ١٨ - الخمط:

قال تعالى: ﴿ وَبَدَّلْنَهُم بِحَنَّتَيْمٍ مَجَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَمُّطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِّن سِدْرِ ﴾. (سبأ، ١٦)

والخمط هو الأراك، وهو نبات مرّ، غنى بالألياف السللوزية ، وأملاح معدنية، وزيوت عطرية، وفيتامين (ج)، والكالسيوم، الكلور، الفوسفات، الحديد، الصوديوم، والكبريت.

يستفاد منه في عمل السواك، وأثبت الدراسات أن المواد الفعالة التي تحتويها جذور هذه الشجرة، تعطى الأسنان مناعة طبيعية ضد التسوس والنخر، وذلك لأنها تقضى على الطفيليات والبكتريا المسببة لها، ولهذه المواد قدرة على حماية أسطح الأسنان من المواد الحامضية، وأوراقها مسهلة ومقوية للمعدة. (٣)

<sup>(</sup>١) د.فيصل حامد، الفاكهة، ص ٥٣٩.

<sup>(</sup>٢) د. حامد كيال، محاصيل الحبوب والبقول، ص ١١.

<sup>(</sup>٣) وديع جبر، معجم النباتات الطبية، ص ١٧.

وقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْتُلا: [في السواك اثنتا عشرة خصلة، هو من السنة ومطهرة للفم ومجلاة للبصر ويرضى الرب ويذهب بالبلغم ويزيد في الحفظ ويبيض الأسنان ويضاعف الحسنات ويذهب بالحفر ويشد اللثة ويشهى الطعام وتفرح به الملائكة].(١)

#### ١٩ القثاء:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُحْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَّ آبِهَا ﴾. (البقرة، ٦١)

وهو من الخضار ذات القيمة الغذائية، ويشبه الخيار.

التحليل الكيميائي للقثاء(٢)

| النسبة ٪ | المادة     |
|----------|------------|
| 98,0     | ماء        |
| ٣,٤      | كربوهيدرات |
| ٠,١      | دهون       |
| ٠,٩      | بروتين     |
| ٠,٦      | ألياف      |
| ٠,٥      | رماد       |

و يحتوي القثاء: كالسيوم، بوتاسيوم، فيتامين A ، فيتامين B ، وفيتامين C

<sup>(</sup>١) محمد بن يعقوب الكليني، أصول الكافي، ج ٦، ص ٤٩٦.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ١١٨.



## الخواص العلاجية للقثاء:

- \_ يعتبر القثاء مسكناً ومرطباً ومهدئاً ويؤدي للشعور بالشبع.
- \_يستفاد منه لإدرار البول، ويدخل في بعض مستحضر ات التجميل.
- ـ سريع الهضم ومنظف للدم ومذيب لحمض البول، ومضاد للتسمم ولمغص الأمعاء، وفيه مادة قابضة للأوعية الدموية ومضادة للحساسية.(١)

## ۲۰ السّدر:

قال تعالى: ﴿ وَأَصَّعَبُ ٱلْيَمِينِ مَا آصَّعَبُ ٱلْيَمِينِ ﴿ آلَ فِي سِدْرِ مَّغْضُودٍ ﴾. (الواقعة،  $(YA_YY$ 

وهو النبق، وهو شجر قوى معمر وطويل، وله ظل ظليل ولطيف، ذو أشواك.

سأل أعرابي رسول الله عظيم: لقد ذكر الله في القرآن شجرة مؤذية في الجنة، وهي السدر لأن لها شوكاً. قال رسول الله عليه: [أليس يقول الله : في سدر مخضود، يخضده الله من شوكه، فيجعل مكان كل شوكة ثمرة...]. (٢) ، ويستخدم كغذاء، وينفع لعلاج الإسهال وقطع النزف، وورقه في علاج مرض الربو وأمراض الرئة، ولشد أصول الشعر وتنظيفه، وتؤكل ثاره طرية أو مجففة. (٣)

## ١٢١ السنبلة:

قال تعالى: ﴿مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ص ۱۱۸.

<sup>(</sup>٢) السيوطي، الدر المنثور، ج٦، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ٩٤.

سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿. (البقرة، ٢٦١)

## القمح المبرعم وفوائده العلاجية:

لقد أهدانا الله ووهبنا حبة القمح التي تحتوي على / ١٥/ نوعاً من الفيتامينات الحية ومنها:

A,D,K,B1,B2,B3 وغيرها وهذه الفيتامينات تتضاعف بالبرعمة نصف مرة إلى ٥, ١٣ مرة، مما يجعل حبة القمح بعد برعمتها إلى مستودع هائل من الطاقة الغذائية الحية الجاهزة لمكافحة شتى العلل والعديد من الأمراض المستعصية، والقمح المبرعم هام وضروري، حيث يقود خلايا الجسم نحو التجدد الطبيعي، وهو المزود الإلهي للجسم البشري المخرب بالأغذية الفاسدة، ويعوض الجسم عن الفيتامينات والأنزيهات التي تقتل بالطعام المطبوخ، الذي يدمر المكونات المهمة في الغذاء الذي يحتاجها الجسم، فكها نعلم أن طبخ الطعام يقتل الأنزيهات ويقضى على الأوكسجين وعلى الهرمونات النباتية.

وتناول القمح المبرعم يمنح الجسم حيوية ونضارة، ويعيد للجسم شبابه، ويعوض للجسم ما خسره بالأغذية الملوثة بالأسمدة الكيميائية، والملوثات الأخرى، ويحسن وظائف / DNA / ويساعد جميع أجهزة البدن على أداء مهاتها.

## ٢٢ الفاكهة:

قال تعالى: ﴿ وَفَكِكِهَةِ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ ﴾. (الواقعة، ٢٠)

ومنها البرتقال فاكهة الشتاء، ومالها من فوائد غذائية وخصائص علاجية، ولعصير البرتقال قيمة طبية عالية، وغنى بالمواد الكربوهيدراتية التي يسهل



هضمها وامتصاصها وتمثيلها في الجسم، وغناه بالفيتامينات وخاصة فيتامين C.

ويعتبر الليمون مفيداً للروماتزم، وقاتلاً للجراثيم، ويخفض الحمى، وعصير الليمون نافع في علاج الزكام والأنفلونزا والتهاب الكبد والبنكرياس، ومهدىء للأعصاب، ومخفض للحرارة، ومذيب للتكلسات.

ومنها الدراق، وتناوله يقوي الأعصاب والأمعاء ومفيد للشعر والجلد ومنشط لوظائف الكبد والأمعاء والمعدة بسبب كثرة السكر فيه، وكذلك المشمش والتفاح والتوت والكرز والخوخ والأناناس.(١)

## ٢٣ النبات:

قال تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَمِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً فَأَخُرَجْنَا بِهِ عِنَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾. (الأنعام، ٩٩)

للنبات فوائد جمة، ففيه البهجة للعين والنفس، وهي رئة الطبيعة، وللنباتات قيمة غذائية عالية، وقد تفضل أحياناً عن الأغذية الحيوانية، لأنها صحية، وأقل ضرراً، لعدم احتوائها على الكولسترول والشحوم المؤدية إلى السمنة والكثير من الأمراض.

## ٢٤ النوي:

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى ﴾. (الأنعام، ٩٥)

النوى: هو كل نوى، وقيل إنه يخص نوى التمر، ويدخل في الأدوية، ويستخدم علفاً للمواشى، ويفيد في إزالة المغص والإسهال.

وهو يحتوي على / ١٢/ حمضاً أمينياً منها: حمض الغلوتاميك (Glutamic)، الأسبارتيك، الفليسين، السيرين، الأرجنين، والتربتوفان.

<sup>(</sup>١) د. محمد عدنان القطب، أساسيات الفاكهة، ص ١٧٤.

| 97 | <u>(</u> |
|----|----------|
|    |          |

| حليل الكيميائي للنوي(١) |
|-------------------------|
|-------------------------|

| النسبة ٪ | المادة     |
|----------|------------|
| ٦٤,٥     | كربوهيدرات |
| ٨,٥      | دهون       |
| ٧,٥      | بروتين     |
| ١٦       | ألياف      |
| ٣,٥      | رماد       |

## ٥٧- الورد:

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَٱلدِّهَانِ ﴾. (الرحمن، ٣٧) للورود جمالية خاصة، لروعة شكلها ، وعذوبة عطرها، كما أن لها فوائد طبية كثيرة ، ويستخرج منها مواد ذات استخدامات عديدة، كغذاء ودواء.

يستعمل الورد كمضاد للاكتئاب والتشنج، وهو قابض ومنبه، ويحتوي على فيتامين (C)، الذي يخفف أعراض الرشح، وهو منشط للجهاز الهضمي، مقشع، منظف، مضاد للجراثيم والفيروسات، مطهر، مضاد للالتهاب.(٢)

## ٢٦ ـ الورقة:

قال تعالى: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا ﴾. (الأنعام، ٥٩) تعتبر الورقة من أجزاء النبات الهامة، ومن النباتات التي تؤكل أوراقها

<sup>(</sup>۱) أحمد لطفى، التداوى بالأعشاب، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) باسم الأنصاري، العلاج بالنبات، ص ١٣١.



كالسبانخ، السلق، الملوخية، الخبيزة، الخس، الهندباء، البقدونس، الكرفس، الكزبرة، الشمرة، الرشاد، الجرجير، الخردل، والبقلة.

ولهذه الأوراق قيمة غذائية عالية، تتجلى باحتوائها على كمية كبيرة من الفيتامينات،  $\cdot$  P و نیتامین  $\cdot$  C و و الکاروتین ( مولد فیتامین  $\frac{\partial \mathcal{L}}{\partial \mathcal{L}}$  )، و فیتامین  $\cdot$   $\cdot$  و الکاروتین ( مولد فیتامین

## ٢٧ ـ الأثل:

قال تعالى: ﴿ وَبَدَّ لَنَهُم بِجَنَّتَهُم جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْءٍ مِّن سِدْدٍ قَلِيلِ ﴾. (سبأ، ١٦)

والأثل شجر مستقيم الساق، معمر، وهو من جنس الطرفا، يقاوم الملوحة وقلة المياه.

يستخدم الأثل لتخفيف آلام الأسنان، وكقابض للبطن، ولعلاج الربو و السعال. (١)

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه، ص ٦.

## الخاتمة

في ختام البحث أود أن أذكر أهمّ النتائج التي توّصلت إليها:

١ - الشفاء سنة إلهية، حيث إن لكل داء دواء.

٢- في القرآن شفاء لأمراضنا النفسية والروحية والسلوكية.

٣- إن لمعرفة الله وذكره والوضوء والصلاة تأثيراً في شفائنا.

٤ إن لمعرفة أهل البيت وذكرهم ومحبتهم والتوسل بهم وزيارتهم تأثيراً في شفاء أمراضنا.

٥ - كما أن للصدقة والدعاء جانباً مهماً في شفاء عللنا وأسقامنا.

٦- وفي الغذاء الحيواني والنباتي شفاء لأمراضنا الجسمية.

## خلاصة البحث:

استهل البحث بفكرة موجزة عن السنن الإلهية، والتي هي مجموعة القوانين التي يسير وفقها الوجود كله، وتتحرك بمقتضاها الحياة، وتحكم جزئياتها ومفرداتها، فلا يشذ عنها مخلوق، وما في الكون ذرة أو حركة إلا ولها قانون ونظام وقاعدة وسنة.

ويطلق عليها سنة الله في الخلق، لأنها تمثل حكم الله ومشيئته في خلقه.

ولقد استخدمت هذه اللفظة في آيات كثيرة، من آيات القرآن الكريم، كالآية التالية:

قال تعالى: ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُّ وَلَن تَجَدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ بَبِّدِيلًا ﴾. (الفتح، ۲۳)

وقال تعالى: ﴿فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأُوَّلِينَ ۚ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۗ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحُويلًا ﴾. (فاطر، ٤٣)

ولهذه السنن عدة أقسام، وهي: سنن كونية، نفسية، اجتماعية، وتاريخية.

ومن هذه السنن الإلهية أن الله عز وجل جعل لكل داء دواء، ولكلّ علة شفاء، وعلينا أن نجد ونجتهد في البحث عن أسباب الأمراض، لنستخدم لها العلاج الضروري، والدواء المناسب.

ثم تعرفنا على المرض بنوعيه: مرض الروح ومرض الجسم.

وتم استعراض بعض أقوال أهل العلم والباحثين، الدالة على أن في القرآن الكريم شفاء لأمراضنا، وأن الدين هو العلاج الناجح للأمراض الروحية.

ثم تعرض الباحث لمعنى الشفاء الذي تضمنه القرآن الكريم، فهو عام لشفاء القلوب، ولشفاء الأبدان من آلامها وأسقامها.

وأجريتْ مقارنة بين شفاء الروح والجسم، والاستشفاء بآيات القرآن الكريم، وذكرت خواص بعض سور القرآن الكريم.

ولضرورة ربط الجانب المعنوي بالشفاء بتلاوة السور والآيات القرآنية، والقيام بالأعمال والأذكار، وربطها بالجانب المادي من غذاء ودواء وعقاقير، تبلسم الجراح وتشفي الأسقام، فلكل منها دوره في العلاج، ولا يستغنى عن أحدهما.

وكانت هذه الدراسة تربط بين الجانبين، المادي والمعنوي، فتدرس الحالة

الروحانية للإنسان وتعطيها ما يناسبها من القرآن الكريم والسنة المطهرة، وتلقي الضوء على الجانب المادي والجسمي وتعالجه بها يناسبه من القرآن والأدوية، ولا

يكون الشفاء إلا بالقناعة بالعلاج، فالحالة النفسية تلعب فيه دوراً مهماً.

وبعدها تناول البحث الاستشفاء بمعرفة الله عز وجلّ، وبذكر الله تعالى، وبالوضوء، والصلاة، مع ذكر بعض الأمثلة على صلوات للشفاء من الأمراض.

والاستشفاء بأهل البيت عليهم السلام بمعرفتهم ومحبتهم وذكرهم والتوسل بهم وزيارتهم، والتسمية بأسمائهم، وبالصلاة على محمد وآل محمد، وبتربة الإمام الحسين عليت المسين على المسين المسين على المسين على المسين على المسين على المسين على المسين على المسين المسين على المسين على المسين المسين المسين على المسين الم

ثم كان الحديث عن الاستشفاء بالصدقة والدعاء.

ثم استعرض الباحث الشفاء في تراث أهل البيت عليهم الصلاة والسلام.

ثم بيّن الباحث تأثير الغذاء النباتي والحيواني في شفاء الإنسان.

وقد روي عن أبي عبد الله عليسم [عليكم بالشفائين، من العسل والقرآن].(١)

حيث تم استعراض الخصائص الشفائية للعسل واستعماله في الجراحة والتعقيم، ولأمراض جهاز التنفس، الرئة، والقلب، المعدة، الأمعاء، الكبد، الجهاز العصبي، ولأمراض الجلد، العيون، ولمرض السرطان.

ثم ذكرَ الباحث الخواص العلاجية للمواد التي تفرزها غدد النحل كالغذاء الملكي، وشمع النحل، وسم النحل، والمواد التي يجمعها النحل كالعكبر (البروبوليس)، وغبار الطلع. وفوائد الحليب العلاجية.

ثم استعرضَ النباتات المذكورة في القرآن الكريم، والتنويه إلى خواصها و فوائدها العلاجية كالتمر، التين، الزيتون، العنب، والرمان وغيرها من النباتات.

<sup>(</sup>١) الفضل بن الحسن الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص ١٨١.

الخاتمة ٢٠١ ٠

ثم كان الحديث عن التأثير الطبي و فوائد الفيتامينات والعناصر و الأملاح المعدنية، وأن الأكل من الطيبات فيه الشفاء، و الأكل من الخبائث فيه السقم و المرض، ومنها النهي عن تناول لحم الميتة و الدم و لحم الخنزير، و اجتناب الخمور.

ثم التطرق للعلم الحديث، وعلاقته بالجانب الغذائي، وكمثال عليه، نظام الماكروبيوتيك.

ثم التحدث عن التأثير النفسي والاستشفاء بالألوان، والتأثير السلوكي، وعدم الإسراف في الطعام والشراب.

وكان الحديث عن التأثير الطبيعي، والاستشفاء بالماء.

ومن خلال ما تقدم، يتبين لنا أن في القرآن الكريم شفاء لكثير من أمراضنا الروحية، وأن في الأغذية الحيوانية والنباتية، علاجاً لأسقامنا، مع الأخذبها توصل إليه العلم والطب من أدوية وعقاقير.

## **Abstract**

# (God's Ways of Treatment and their Relation with Human Beings)

(In the Name of Allah, the Compassionate, the Merciful)

- This research begins with a brief idea about God's approved ways which are, in fact, a set of laws by which the whole universe runs and they control the minute details of life. Thus, no creature can break away from this. Every atom, and every movement, in this universe has its own law and way which is referred to as God's will.

This word has been used in many Quranic verses.

The following is an example:

"Such being God's approved way which has ever obtained in the past – and never will you find change in God's way "Al-Fath (Victory), 23. These God's ways can be classified as: cosmic, psychological, social, and historical.

One of these God's ways is that He has created a



cure to every disease, and a treatment to every illness. Therefore, we have to work hard in order to find out the causes of the diseases and use the necessary treatment and appropriate medicine.

The research proceeds to clarify the two kinds of disease: the disease of the soul and the disease of the body. I reviewed some statements of researchers and religious scholars which indicate that in the holy Ouran itself there is treatment to our diseases and that religion is an effective cure to soul diseases.

I then reviewed the meaning of treatment as included in the holy Quran. It is an umbrella word for the treatment of hearts and bodies from their pain and illnesses.

I also talked about the treatment of the Arabs, Indians, Greeks and the contemporary. A comparison was made between the treatment of soul and body, and seeking treatment by verses of the holy Quran. The characteristics of certain Quranic Surahs (Chapters) were mentioned.

Afterwards, I talked about treatment by the mere knowledge of Allah, rememberance of God, ablution



and prayer. Some specific examples of prayers were cited.

Then I said something about treatment by the family of the prophet (peace be upon them), i.e. their knowledge, love, remembrance, supplication, visiting their shrines, using their names, sending blessing to the prophet and the family of the prophet and the soil of Imam Hussein (peace be upon him).

Treatment by alms and invocation of God was also discussed.

I reviewed treatment in the heritage of the family of the prophet (pbut).

Then I shed light on treatment from the Holy Books' perspective.

The role of animal, and vegetarian, food in the treatment of Man was clarified as well.

By considering the prophetic tradition – Hadith – (pbuh):

" You should use the two treatments of honey and the Quran "

I reviewed the curative qualities of honey and its use in surgery and sterilization, the diseases of the



respiratory system, the lung, the heart, the stomach, the intestines, the kidney, the nervous system, the skin, the eye and cancer.

I also mentioned the curative qualities of the substances released by the glands of bees such as the queen food, wax, poison and the substances that bees collect such as propolis and pollen.

Plants that are mentioned in the Quran such as dates, figs, olives, grapes and pomegranates were mentioned with their qualities and curative benefits.

I then dealt with the medical effects and the benefits of vitamins, elements and mineral salt. Eating of the good things is in itself treatment, whereas eating of the bad things leads to illness. That is why the following are strictly prohibited: to eat meat of an animal not slaughtered according to religious requirements, blood, pork and drinking wine.

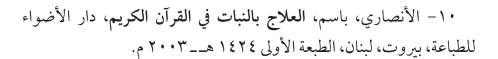
Then I touched upon modern science and its link with food, The macrobiotic system was chosen as an example.

A reference was also made to the psychological effect, treatment by colours, the behavioural effect, to be moderate in food and drinks, the natural effect and treatment by water and milk.

To conclude, there is treatment in the Holy Quran to many of our soul and body diseases and the same applies to animal and vegetarian food, together with the drugs that modern science and medicine have come up with.

## المصادر والمراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- نهج البلاغة (للإمام على بن أبي طالب عَلَيْكُلا).
- ٣- الصحيفة السجاديّة الكاملة (للإمام علي بن الحسين المسين المسين المسين المسين المسين المسين المسين المسين الأولى ١٤١٤ هـ مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٤ هـ ١٩٩٣م.
- 3 ابن أبي الحديد، عز الدين أبي حامد عبد الحميد بن هبة الله المدائني، شرح نهج البلاغة، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1810 هـ 1990 م.
- ٥- ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، مؤسسة التاريخ العربي، دار
   إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- ٦- ابن قيم الجوزية، الطب النبوي، مؤسسة المعارف للطباعة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣ م.
  - ٧- الأشقر، د. عمر سليان، القرآن شفاء لأمراض الإنسان.
  - ٨- الأشقر، د. عمر سليان، كيف كان القرآن شفاء لأمراض الإنسان.
    - ٩- الآمدي، عبد الواحد بن محمد بن عبد الواحد، غرر الحكم.



۱۱- البدر، د. يوسف، الجريمة والإنحراف السلوكي والغذاء، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ١٤٢٤ هـــ٢٠٠٣ م.

۱۲ - البغدادي، عبد اللطيف، الصلاة على محمد وآله في الميزان، الدار الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣ م.

17 - البغدادي، عبد اللطيف، الشفاء الروحي والجسمي في القرآن، الدار الإسلامية، بيروت، لبنان، ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣ م.

۱۵- جبر، وديع، العلاج بالنبات، دار الجيل بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٨ هـ – ١٩٨٨ م.

۱۵ - جبر، وديع، معجم النباتات الطبية، دار الجيل للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ۱٤۰۷ هـ ۱۹۸۷ م.

۱۶ - الجرجاني، التعريفات ، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، ۱۶۱۱ هـ ـ ۱۹۹۱ م.

۱۷ - الجزائري، عز الدين، شرح دعاء كميل، مؤسسة السراج للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٧ هـ - ٢٠٠٦ م.

۱۸ - حامد، د. فيصل، الفاكهة، جامعة دمشق، دمشق، سورية، المطبعة الجديدة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢ هـ ـ ١٩٨٢ م.

۱۹ – حجازي ، د. أحمد، الطب البديل التداوي بالفاكهة، دار عالم الثقافة، عمان، الأردن، الطبعة الأولى ۱٤۲٤ هـ – ۲۰۰۳ م.

٠ ٢ - حداد، د. غانم ، الألبان، كيمياء الحليب وتصنيعه، مطبعة رياض، جامعة

دمشق، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م.

٢١ – الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة، دار إحياء التراث العربي،
 ببروت، لبنان، الطبعة الخامسة، ١٤٠٣ هـ – ١٩٨٣ م.

٢٢ - الحراني، الحسن بن شعبة ، تحف العقول عن آل الرسول، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الخامسة ١٣٩٤هـــ ١٩٧٤م.

77 - الحسيني، أبو همام، العلاج بالقرآن سر الخلاص والخلود، دار المحجة البيضاء، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م.

75- الحسيني ، السيد موسى مرتضى ، الاستشفاء بالقرآن، الشفاء بالسور والآيات والأعمال القرآنية ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ٢٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.

٢٥ - الحسيني، أبو همام، العلاج بالقرآن اكتشاف للنفس ودحر للشيطان، دار المحجة البيضاء للطباعة، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م.

77 - حميد، محمود أحمد، الاستطبابات النباتية وطرق تحضيرها، دار المعرفة للطباعة، دمشق، سورية، الطبعة الأولى ١٤١٢ هـ ـ ١٩٩١ م.

۲۷ - الإمام الخميني ، الآداب المعنوية للصلاة، دار طلاس للمطبوعات،
 دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.

٢٨ - الخير، هاني ، الطب العربي الشعبي المجرب، دار الفتاة للنشر، دمشق، سورية، الطبعة الأولى ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م.

۲۹ داریغول، جان لوي، العسل غذاء وعافیة، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، سوریة، الطبعة الأولی، ۱٤٠٦ هـــ١٩٨٦ م.

• ٣- الدقر، محمد نزار، العسل فيه شفاء للناس، دار المعاجم للطباعة، دمشق،

سورية، الطبعة الثالثة، ١٤١٣ هـ ١٩٩٢ م.

٣١- د. عبد الحميد دياب، ود. أحمد قرقوز، مع الطب في القرآن الكريم، قم انتشارات زاهد، مطبعة أمير، قم، إيران، الطبعة الثالثة ، ١٤١٣ قمري - ١٣٧١

٣٢ - الرازي، مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر.

٣٣ - رزق، خليل، منتخب الصحيفة المهدوية، دار الولاء للطباعة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٨ هــ٧٠٠٠ م.

٣٤- رويحه، د. أمين، التداوي بالأعشاب، دار القلم، بروت، لبنان، الطبعة السابعة، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٣ م.

٣٥- الرى شهرى، المحمدي، ميزان الحكمة، مكتب الإعلام الإسلامي، طهران، إيران ، الطبعة الأولى، ١٤٠٤ هـ ١٩٨٤ م.

٣٦ - السباعي، د. مصطفى، السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي، المكتب الإسلامي، دمشق، طبعة ثانية، ١٤٩٨ هـ ١٩٧٨ م.

٣٧- سوري ، آلان ، نباتات العسل، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر ، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤١٠ هـ ١٩٨٩ م.

٣٨- الشرابي، د. نجم الدين، و د. منير هابيل، الأحياء الدقيقة، مطبعة طربين، جامعة دمشق، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م.

٣٩- الشوكاني، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠ م.

• ٤ - الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مؤسسة البعثة للطباعة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٣ هـ ١٩٩٢ م.



- ١٤ الشيرازي، صادق الحسين، أهل البيت في القرآن، المركز العلمي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م.
- ٤٢ الصدر، محمد باقر، المدرسة القرآنية، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٠ هـ ـ ١٩٨٠ م.
- ٤٣ الصدوق، محمد بن على بن الحسين بن بابويه القمى، الأمالي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الخامسة، ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م.
- ٤٤ الصدوق، محمد بن على بن الحسين بن بابويه القمى، من لا يحضره الفقيه.
- ٥٥ الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن ، مؤسسة اسماعيليان للمطبوعات، قم، إيران، الطبعة الثانية، ١٣٩١ هـ ١٩٧١ م.
- ٤٦ طباع، د. دارم، أمراض النحل وآفاته، دار المعارف للمطبوعات، حمص، سورية، الطبعة الأولى، ١٤١١ هـ ١٩٩١ م.
- ٤٧ الطبرسي، مكارم الأخلاق، دار القارىء، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٣ هـ ـ ١٩٩٢ م.
- ٤٨ الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٥ هـ ـ ١٩٩٥ م.
- ٤٩ طليهات، رائد، الغذاء دواء ، دار الفكر، دمشق، سورية، ١٤٢٥ هـ ٤٠٠٢م.
- ٥ الطوسي ، محمد بن الحسن بن على، مصباح المتهجد، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ، ١٤١٨ هـ ١٩٩٨ م.
- ٥ الطوسي ، محمد بن الحسن بن على ، التهذيب، مكتبة الصدوق، طهران،



إيران، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م.

٥٢ - العابد، مؤيد، الظواهر الفيزيائية والجيولوجية في القرآن الكريم، الدار الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٩ هــ ۱۹۹۸م.

٥٣ - عبد الرحيم، محمد، الحبة السوداء شفاء من كل داء، دار أسامة للطباعة، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤١١ هـ ـ ١٩٩١ م.

٤٥ - عرقاوي، د. نبيل، ومربي النحل وليد قاسو، تربية النحل وإنتاج العسل، المطبعة التعاونية ، دمشق، سورية، الطبعة الثالثة، ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م.

٥٥ - عرموش، د. هاني، الأعشاب في كتاب، دار النفائس للطباعة، دمشق، سورية، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م.

٥٦ - عودة، د. كرم - د. سليمان المصري - د. صالح أبو الخير، الصناعات الغذائية، مطبعة خالد بن الوليد، جامعة دمشق، سورية، الطبعة الأولى ١٤٠١ ه\_\_۱۹۸۱م.

٥٧ - عوض الله، أحمد الصباحي، الاستشفاء بالقرآن الكريم والسنة النبوية، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٩ م.

٥٨ - الغديري، عبد الله، آيات الكون وأسرار الطبيعة في القرآن الكريم، دار المحجة البيضاء للمطباعة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م.

٥٩ - الغزالي، محمد، كيف تتعامل مع القرآن، في مدارسة أجراها أ. عمر عبيد حسنة، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دار الوفاء، مصر المنصورة، الطبعة الثالثة، ١٤١٢ هـ - ١٩٩٢ م.

٠٦- فتيح ، د. عادل، تربية النحل، جامعة دمشق، سورية، ١٤٠١ هـ ـ ۱۹۸۱م.



7۱ - قبيسي، أمينة، القرآن ربيع القلوب وشفاء الصدور، مؤسسة العروة الوثقى، بيروت لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م.

71- قراءتي، محسن، حقائق هامة حول الصلاة، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1819 هــ ١٩٩٨ م.

77- القرطبي ، الجامع لأحكام القرآن ، والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان.

75 - القطب، د. محمد عدنان، أساسيات إنتاج الفاكهة، مطبعة ابن حيان، جامعة دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م.

70- القطب، د. محمد عدنان، النباتات الطبية والعطرية، جامعة دمشق، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.

77 - القمي، عباس، مفاتيح الجنان، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٢ هـ ـ ١٩٩٢ م.

77 - القميحا، نزيه، القرآن يتجلى في عصر العلم، دار الهادي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤١٧ هـ - ١٩٩٧ م.

٦٨ كاياس، م. آلان، الدليل العلمي لمنتجي غذاء ملكة نحل العسل، دار طلاس للدراسات، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ هــ ١٩٨٦ م.

79 - كاياس، م. آلان، حبوب الطلع، دار طلاس للدراسات، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧ م.

• ٧- الكتاب المقدس، العهد الجديد، جمعيات الكتاب المقدس، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.

٧١- الكفيشي، عامر، حركة التاريخ في القرآن الكريم، دار الهادي للطباعة



والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ هــ٣٠٠٠ م.

٧٢ - الكليني، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، مؤسسة أنصاريان للطباعة والنشر، قم، إيران، الطبعة الخامسة ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م.

٧٣- كنعان، د. أحمد محمد، أزمتنا الحضارية في ضوء سنة الله في الخلق، كتاب الأمة، العدد ٢٦، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، محرم ١٤١١ هـ ـ ٠ ١٩٩٠م.

٧٤- كيال، د. حامد محمد، محاصيل الحبوب والبقول، مطبعة طربين، جامعة دمشق، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م.

٥٧- لطفى، أحمد، التداوي بالأعشاب نباتات ذكرت في القرآن، عربية للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، الطبعة الثانية، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م.

٧٦- مجاهد، منتصر محمود، ،أسس المنهج القرآني في بحث العلوم الطبيعية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، سلسلة الرسائل الجامعية، ٣١ القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م.

٧٧ - محيى الدين، حازم زكريا، مفهوم السنن الإلهية في الفكر الإسلامي، السيد محمد رشيد رضا نموذجاً، دار النور، دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ هـ ـ٧٠٠٧ م.

٧٨ - مسوكر، د. حامد، إنتاج الخضار، جامعة دمشق، سورية، الطبعة الأولى، ١٤٠١ هـــ١٩٨١ م.

٧٩ - المطهري، مرتضى، التعرف على القرآن، دار الكتاب الإسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.

٠٨- معجم اللاهوت الكتابي، الطبعة الثالثة ١٩٩١.



٨١ - مغنية ، محمد حسين، مجربات الإمامية في الشفاء بالقرآن والدعاء، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ، ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.

٨٢ - الموسوي، السيد باقر الكشوان، أسرار التداوي والعلاج بالقرآن الكريم، دار ومكتبة الجوادين، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م.

٨٣ - الناصري، محمد باقر، الاستشفاء بأهل البيت المنظرة الرسول الأكرم، الطبعة الأولى ، بيروت، لبنان، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م.

٨٤ النجدي، د. حميد، الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، مطبعة جوهر الشام، دمشق، سورية، الطبعة الأولى ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣ م.

٨٥ - نصر آبادي ، على رضا ، دور القرآن الكريم في شفاء الجسم السقيم، دار الهادي للطباعة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م.

٨٦- النوري، ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.

٨٧ - اليزدي ، محمد تقي مصباح، النظرة القرآنية للمجتمع والتاريخ، تعريب محمد الخاقاني، دار الروضة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هــ ١٩٩٦م.

٨٨- يويريش، د. ن.، العلاج بعسل النحل، دار المعارف للمطبوعات، القاهرة، مصر .

## المصادر الأجنبية

1-Perry, Frances, PLANTS & FLOWERS, MACDONALD & CO, LONDON & SYDNEY, 1976.

2- Vaclav Vetvicka, WILDFLOWERS, Hamlyn colour guides, LONDON, ENGLAND, 1979.

## الفهرس

| وطئة الدراسة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٩   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | المقدمةالمقدمة                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| خطة الدراسة:  الفصل الأول: سنن الشفاء الروحي والسلوكي البحث الأول: السنن الإلهية وأقسامها معنى السنة:  السنة في القرآن الكريم: أقسام السنن الإلهية خصائص السنن التاريخية أنواع السنن التاريخية الما السنن الشرطية: الما السنن الشرطية: الما السنن الاتجاهية: الما السنن الاتجاهية: البحث الثاني: أقسام المرض المرض:                                                                                                                                                    | ۱۳  |                                         | توطئة                                   |
| البحث الأول: السنن الإلهية وأقسامها       19         معنى السنة:       19         السنة في القرآن الكريم:       19         أقسام السنن الإلهية       10         خصائص السنن التاريخية       10         أنواع السنن التاريخية       10         1 - السنن الشرطية:       10         2 - السنن الفعلية:       10         3 - السنن الاتجاهية:       10         3 - السنن الأتجاهية:       10         3 - السنن الثاني: أقسام المرض       10         أقسام المرض:       10 |     |                                         |                                         |
| معنى السنة:       ١٩         السنة في القرآن الكريم:       ٢٢         أقسام السنن الإلهية       ٢٧         خصائص السنن التاريخية       ٣٢         أنواع السنن التاريخية       ٣٢         ٢ - السنن الشرطية:       ٣٤         ٣ - السنن الاتجاهية:       ٣٧         المبحث الثاني: أقسام المرض       ٤٠         أقسام المرض:       ٠٤                                                                                                                                   | ۱۷  |                                         | الفصل الأول: سنن الشفاء الروحي والسلوكي |
| السنة في القرآن الكريم:  أقسام السنن الإلهية خصائص السنن التاريخية أنواع السنن التاريخية ١ – السنن الشرطية: ٢ – السنن الفعلية: ٣ – السنن الاتجاهية: ٣ – السنن الاتجاهية: ٣ المبحث الثاني: أقسام المرض أقسام المرض:                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۹  | •••••                                   | المبحث الأول: السنن الإلهية وأقسامها    |
| أقسام السنن الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |                                         |                                         |
| خصائص السنن التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱۹  |                                         | السنة في القرآن الكريم:                 |
| أنواع السنن التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۲۲  |                                         | أقسام السنن الإلهية                     |
| <ul> <li>١ - السنن الشرطية:</li> <li>٢ - السنن الفعلية:</li> <li>٣ - السنن الاتجاهية:</li> <li>المبحث الثاني: أقسام المرض</li> <li>أقسام المرض:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۲٧  |                                         | خصائص السنن التاريخيةً                  |
| <ul> <li>٣٤ - السنن الفعلية:</li> <li>٣٧ - السنن الاتجاهية:</li> <li>المبحث الثاني: أقسام المرض</li> <li>أقسام المرض:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٢  |                                         | أنواع السنن التاريخية                   |
| ٣- السنن الاتجاهية:<br>المبحث الثاني: أقسام المرض<br>أقسام المرض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٣٢  |                                         | ١- السنن الشرطية:                       |
| المبحث الثاني: أقسام المرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٣ ٤ |                                         | ٢- السنن الفعلية:                       |
| أقسام المرض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٣٧  |                                         | ٣- السنن الاتجاهية:                     |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤٠  |                                         | المبحث الثاني: أقسام المرض              |
| ١ - الاتصال بين الروح والجسم: ٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٤٠  |                                         | أقسام المرض:أقسام المرض                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٤١  |                                         | ١ - الاتصال بين الروح والجسم:           |

| 0 | <b>Y1V</b> |                     | الفهرس     |
|---|------------|---------------------|------------|
|   | ٤١         | غاياء الروح والحسين | مةارية بعن |
|   | 5 5        | عداء الووح والجسم   |            |

| ٧- الروح تمرض كما يمرض الجسم: ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣- معنى موت الجسم والروح:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤- الدين هو العلاج الناجح للأمراض الروحية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المبحث الثالث: الشفاء ومصادره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الشفاء لغة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الشفاء اصطلاحاً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مصادر الشفاء من المنظور الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أو لاً _ الشفاء في القرآن الكريم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| – من آيات الشفاء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ثانياً - الشفاء بتلاوة القرآن الكريم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المبحث الرابع: الشفاء في تراث أهل البيت عِنْكِلا ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أو لاً - الشفاء بمعرفة الله (عز وجل):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ثانياً – الشفاء بذكر الله (عز وجل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ثالثاً - الشفاء بالوضوء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| رابعاً - الشفاء بالصلاة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| خامساً - الشفاء بأهل البيت عَلَيْ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| - مِن الصلاة على النبي على النبي المالية على النبي على النبي على النبي المالية |
| - مِن الصلاة على أمير المؤمنين عَلَيْتُلا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| - مِن الصلاة على السيدة فاطمة الزهراء على السيدة فاطمة الرهاء السيدة فاطمة السيدة فلي السيدة فاطمة السيدة فلي السيدة فليدا السيدة فلي السيدة فليدا السيدا السيدة فليدا السيدة فليدا السيدا السيدة فليدا السيدة فليدا السيدة فليدا السيدة فليدا السيدا السي  |
| ٢- الشفاء بمعرفة أهل البيت علي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣- الشفاء بذكر أهل البيت علي الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ٧٧    | ٤ - الشفاء بمحبة أهل البيت علي الشيخ السناء             |
|-------|---------------------------------------------------------|
| VV    | – حقيقة محبتهم:                                         |
| ٧٨    | - محبّة أهل البيت علامة الإيهان:                        |
| v9    | ٥- الشفاء بالتوسل بأهل البيت عِلْمَتِكِينِ:             |
| ۸۲    | ٦- الشفاء بزيارة أهل البيت ﷺ:                           |
| ۸٤    | ٧- الشفاء بالتربة الحسينية:                             |
| ۸٥    | ٨- الشفاء بالتسمية بأسهاء أهل البيت عَلَيْتُكِينَ:      |
| ۸٥    | سادساً : الشفاء بالصدقة والدعاء                         |
| ۸٥    | ١ – الشفاء بالصدقة:                                     |
| ۸٧    | ٢- الشفاء بالدعاء:                                      |
|       | – حقيقة الدعاء:                                         |
|       | - ومن شروط الدعاء:                                      |
| ٩١    | - آداب الدعاء:                                          |
| 90    | من أدع_ية الشفاء:                                       |
| ٩٦    | الشفاء في دعاء كميل بن زياد:                            |
| 9V    | تطبيق عملي على الاستشفاء بالدعاء:                       |
| ١٠٠   | - دعاء عن الإمام المهدي عَلَيْتُكُلِّ للشفاء من المرض:. |
| 1 • 1 | المبحث الخامس: التأثير النفسي والسلوكي في الشفاء        |
| 1 • 1 | ١- التأثير النفسي                                       |
|       | ٢- الشفاء بالألوان                                      |
| ١٠٤   | ٣- التأثير السلوكي                                      |
| 1 • 5 |                                                         |

| ۲ | ١ | ٩ |
|---|---|---|
|   |   |   |

| الفصل الثاني: تطبيقات سنن الشفاء         |
|------------------------------------------|
| المبحث الأول: التأثير الطبّي             |
| أو لاً- الشفاء في عدم الإسراف            |
| ثانياً- الشفاء بتناول الطيب وترك الخبيث: |
| ١- تحريم أكل الميتة:                     |
| - حكمة التذكية الشرعية:                  |
| ۲- تحريم تناول الدم:                     |
| ٣- تحريم تناول لحم الخنزير:              |
| ٤ - تحريم شرب الخمور:                    |
| المبحث الثاني: التأثير الغذائي           |
| الماكروبيوتيك:                           |
| مثال على نظام الماكروبيوتيك في التغذية   |
| محاسن الماكروبيوتيك:                     |
| أسلوب تناول الطعام:                      |
| المبحث الثالث: التأثير الطبيعي           |
| الشفاء بالماء                            |
| الماء في القرآن الكريم                   |
| الماء في السنة المطهرة.                  |
| – ماء زمزم:                              |
| الماء والعلم الحديث                      |
| الطريقة اليابانية في العلاج بالماء:      |
| الفوائد العلاجيّة للماء:                 |

| 179    | أولاً _ استخدام الماء من الداخل:           |
|--------|--------------------------------------------|
| ١٣٠    | ثانياً ـ الاستخدام العام للماء:            |
|        | المبحث الرابع: التأثير الحيواني            |
| 1771   | أولاً- النحل والعسل:                       |
|        | منتجات النحل و فوائدها:                    |
|        | استعمال العسل في التضميد الجراحي:          |
| ١٣٧    | معالجة الأمراض العقلية بالعسل:             |
| کتریا: | قدرة العسل على التعقيم وخواصه المضادة للبك |
| 179    | علاج الجروح بالعسل:                        |
| 179    | العسل كعلاج لجهاز التنفس:                  |
| 18.    | العسل لعلاج أمراض الرئة:                   |
| 18     | العسل لعلاج أمراض القلب:                   |
| 18     | العسل وأمراض المعدة والأمعاء:              |
| 1 2 1  | العسل يعالج أمراض الكبد:                   |
| 1 2 1  | العسل يعالج أمراض الجهاز العصبي:           |
|        | العسل لعلاج الأمراض الجلدية:               |
| 187    | العسل لمعالجة أمراض العيون:                |
| 184    | العسل والنظم الغذائية الخاصّة بالأطفال:    |
| 1      | مزج العسل بالنباتات الطبية:                |
| 731    | العسل هو الطعام الحيوي للرياضيين:          |
| 127    | العسل وداء السكري:                         |
| ١٤٧    | العسل ونخر الأسنان:                        |

الفهرس

| العسل وطب الشيخوخة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| العسل للوقاية من الأذيات الشعاعية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| هل يقي العسل من مرض السرطان؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| العسل والعلاج التجميلي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أنواع العسل الطبيعي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المؤمن و النّحلة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲ _ الغذاء الملكي: Royal Gely                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| طرق إنتاج الغذاء الملكي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الخواص العلاجيّة للغذاء الملكي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣ ـ شمع نحل العسل Wax ١٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الفوائد العلاجية لشمع النحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تسبيح النحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تسبيح النحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تسبيح النحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تسبيح النحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تسبيح النحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۵۷       تسبیح النحل:         ۱۵۸       Polen:         ۱۵۰       غبار الطلع:         ۱۵۰       فوائد غبار الطلع:         ۱۲۱       Propolis (البروبوليس)         ۱۲۲       Propolis (البروبوليس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۵۷       تسبیح النحل:         ۱۵۸       جبوب اللقاح:       ۱۵۰         الفوائد العلاجية لحبوب اللقاح:       ۱۲۰         فوائد غبار الطلع:       ۱۲۰         ۱۲۰       Propolis (البروبوليس)         ۱۲۰       ا۱۳         الفوائد العلاجية للعكبر:       ۱۲۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۵۷       تسبیح النحل:         ۱۵۸       (غبار الطلع)         ۱۲۰       الفوائد العلاجية لحبوب اللقاح:         ۱۵۰       فوائد غبار الطلع:         ۱۵۰       ا۲۲         ۱۵۰       ا۲۳         ۱۵۰       ا۲۳         ۱۹۵       ا۲         ۱۹۵       النحل ( لسع النحل ): Apitoxin ( لسع النحل ): النحل ): المنحل ( السع |
| ۱۵۷       تسبیح النحل:         ۱۵۰ جبوب اللقاح:       Polen:         ۱۵۰ الفوائد العلاجية لحبوب اللقاح:       ۱۲۰         فوائد غبار الطلع:       ۱۲۰         ۱۲۰ Propolis ( البروبوليس ) Propolis ( الفوائد العلاجية للعكبر:       ۱۲۳         ۱۲۰ مسمّ النحل ( لسع النحل ): Apitoxin ( لسع النحل ): ۱۲٤         ا التركيب الكيميائي لسمّ النحل:       ۱۲٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| 177   | الحليب:                        |
|-------|--------------------------------|
| ١٦٧   | فوائد الحليب الطبية:           |
| 179   | المبحث الخامس: التأثير النباتي |
| 179   | ١_التمر:                       |
| 179   | تركيب التمر:                   |
| ١٧٠   | الخواص العلاجية للتمر:         |
| 177   | ٢_ التين:                      |
| 177   | الخواص العلاجية للتين:         |
| ١٧٣   | ٣_ الزيتون:                    |
| ١٧٤   |                                |
| ١٧٤   | ٤_الكرمة:                      |
| ١٧٥   | الخواص العلاجية للعنب:         |
| ١٧٦   | ٥_الرمان:                      |
| \VV   | الخواص العلاجية للرمان:        |
| ١٧٨   | ٦_الريحان:                     |
| ١٧٩   | الخواص العلاجية للريحان:       |
| 1 ∨ 9 | ٧_الزنجبيل:٧                   |
| ١٨٠   | الخواص العلاجية للزنجبيل:      |
| ١٨٠   | ٨_ البصل:٨                     |
| ١٨١   | الخواص العلاجية للبصل:         |
| ١٨٢   | ٩_ الثوم:                      |
| 177   | التحليل الكيميائي للثوم:       |
|       |                                |

| (a)   |   |
|-------|---|
| (U) _ | _ |

| الخواص العلاجية للثوم:          |
|---------------------------------|
| ١٠ ـ الطلح: (الموز)             |
| الخواص العلاجية للموز:          |
| ١١- الخردل:                     |
| الخواص العلاجية للخردل:         |
| ١٨٧_ اليقطين:                   |
| الخواص العلاجية لليقطين:        |
| ١٨٧_الكافور:                    |
| ١٨٨                             |
| الخواص العلاجية للبقوليات:      |
| ١٨٩                             |
| الخواص العلاجية للعدس:          |
| ١٩٠_الثمرة:                     |
| ١٧-الحَبّ:                      |
| ١٨_الخمط:                       |
| ١٩٢_القثاء:                     |
| الخواص العلاجية للقثاء:         |
| ۲۰_السّدر:                      |
| ٢١_السنبلة:                     |
| القمح المبرعم وفوائده العلاجية: |
| ۲۲_الفاكهة:                     |
| ٢٤_النوى:                       |

| 1  |     |
|----|-----|
| (( | ((د |
| _  |     |

| 197 | ٥٧_الورد:        |
|-----|------------------|
| 197 | ٢٦ ـ الورقة:     |
| 197 | ۲۷ _ الأثل:      |
| 19. | الخاتمة          |
| 19. | خلاصة البحث:     |
| ۲۰۷ | المصادر والمراجع |